**Станислав Маген**

 **Марина Шрейнер**

 **Светлана Зайцева**

 ***Те же***

 ***чувствования***

 **Ибо в вас должны быть те же чувствования,**

 **какие и во Христе Иисусе**

 **(Фил.2:5)**

 **2020 г.**

**Предисловие**

**Итак, если [есть] какое утешение во Христе, если [есть] какая отрада любви, если [есть] какое общение духа, если [есть] какое милосердие и сострадательность, то дополните мою радость: имейте одни мысли, имейте ту же любовь, будьте единодушны и единомысленны; ничего [не делайте] по любопрению или по тщеславию, но по смиренномудрию почитайте один другого высшим себя. Не о себе [только] каждый заботься, но каждый и о других.**

**Ибо в вас должны быть те же чувствования, какие и во Христе Иисусе: Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной.**

**Посему и Бог превознес Его и дал Ему имя выше всякого имени, дабы пред именем Иисуса преклонилось всякое колено небесных, земных и преисподних, и всякий язык исповедал, что Господь Иисус Христос в славу Бога Отца.**

**Итак, возлюбленные мои, как вы всегда были послушны, не только в присутствии моем, но гораздо более ныне во время отсутствия моего, со страхом и трепетом совершайте свое спасение, потому что Бог производит в вас и хотение и действие по [Своему] благоволению.**

**Все делайте без ропота и сомнения, чтобы вам быть неукоризненными и чистыми, чадами Божиими непорочными среди строптивого и развращенного рода, в котором вы сияете, как светила в мире, содержа слово жизни, к похвале моей в день Христов, что я не тщетно подвизался и не тщетно трудился. (Фил.2:1-16)**

Дорогие читатели! В этой книге я буду рассуждать не только о чувствах и эмоциях, которые испытывал и являл Иисус Христос, будучи на земле, но и о чертах и добрых качествах Его характера, свойствах Его личности. Мы же, видя перед собой Иисуса Христа, должны преображаться в Его образ силой Божьей, ибо такова о нас воля Божья в Иисусе Христе. Главы этой книги не будут связаны между собой. Рассматривая какую-то черту Иисуса, мы увидим, как она проявляется на протяжении Его земной жизни, а тексты, отражающие эту черту, я буду брать из всех Евангелий. Есть изречения из псалмов и пророков, которые мы тоже рассмотрим. Я не буду разделять чувства и качества Иисуса на какие-то группы, поэтому чередование глав может показаться хаотичным.

Я переложил в стихи Евангелия, Деяния Святых Апостолов, Псалтирь и Книгу притчей Соломоновых. Вместо некоторых текстов Писания я буду использовать эти стихи. Я попросил моих сестёр из Казахстана, Светлану Зайцеву и Марину Шрейнер поучаствовать в создании этой книги своими стихами. У нас есть совместный сборник стихов Нам говорит Господь в тиши. Их стихи я буду подписывать, а свои не буду.

Главная же цель этой книги в том, чтобы мы увидели славу, величие и красоту Христа во всём. Уподобимся же Давиду, который сказал: **Благословлю Господа, вразумившего меня; даже и ночью учит меня внутренность моя. Всегда видел я пред собою Господа, ибо Он одесную меня; не поколеблюсь. (Пс.15:7,8)**

А с чего же мы начнём? Бог есть любовь. **Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную. (Иоан.3:16)**

**Перед праздником Пасхи Иисус, зная, что пришел час Его перейти от мира сего к Отцу, [явил делом, что], возлюбив Своих сущих в мире, до конца возлюбил их. (Иоан.13:1)**

**Или вы думаете, что напрасно говорит Писание: "до ревности любит дух, живущий в нас"? Но тем большую дает благодать; посему и сказано: Бог гордым противится, а смиренным дает благодать. (Иак.4:5,6)**

Так как Бог дарует нам в Иисусе Христе жизнь вечную, то и любовь Его вечная. **Что же сказать на это? Если Бог за нас, кто против нас? Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дарует нам и всего? Кто будет обвинять избранных Божиих? Бог оправдывает [их]. Кто осуждает? Христос Иисус умер, но и воскрес: Он и одесную Бога, Он и ходатайствует за нас.**

**Кто отлучит нас от любви Божией: скорбь, или теснота, или гонение, или голод, или нагота, или опасность, или меч? как написано: за Тебя умерщвляют нас всякий день, считают нас за овец, [обреченных] на заклание. Но все сие преодолеваем силою Возлюбившего нас. Ибо я уверен, что ни смерть, ни жизнь, ни Ангелы, ни Начала, ни Силы, ни настоящее, ни будущее, ни высота, ни глубина, ни другая какая тварь не может отлучить нас от любви Божией во Христе Иисусе, Господе нашем. (Рим.8:31-39)**

А что это за другая тварь? Это сатана и ангелы его, которые хотят отлучить нас от любви Божьей. Поэтому я буду здесь показывать и отрицательные качества этой твари, чтобы нам не впасть в заблуждение или обольщение.

Итак, рассмотрим любовь Иисуса Христа.

**Иисус любил**

Любовь может быть чувством, которое непостоянно. Любовь приходит и уходит, а кушать хочется всегда. Любовь может быть свойством личности, которое проявляется всегда и при любых обстоятельствах. Любовь есть сущность Триединого Бога, она вечна и неизменна. На этом основании Бог строит Свои взаимоотношения с творением. Иисус сорок дней постился, но, отразив все искушения лукавого, остался таким же любящим. Он любит нас таких, какие мы есть сейчас, но воспользоваться всеми благами и дарами Его любви смогут только те, которые приняли Христа как Спасителя и Господа, по достоинству оценили Его любовь и ответили Ему взаимной любовью. Таких Бог видит уже в вечности и готов излить на них все богатства и блага Своей любви. **И услышал я громкий голос с неба, говорящий: се, скиния Бога с человеками, и Он будет обитать с ними; они будут Его народом, и Сам Бог с ними будет Богом их. И отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет, ибо прежнее прошло. (Откр.21:3,4)**

А богатый юноша не смог воспользоваться любовью Иисуса.

 **От Луки 9**

Тогда Иисус с Апостолами снова

Собрался в путь. Вдруг некто подбежал

Из тех, кто Иисуса слушал слово,

И кланялся, и на колени пал.

И говорит Ему: «Благой Учитель!

Что сделать я могу, чтоб вечно жить,

Чтобы войти в небесную обитель?»

Иисус на это начал говорить:

«Зачем Меня благим ты называешь?

Никто не благ, как только Бог один.

Коль ты иметь жизнь вечную желаешь,

То заповеди Божьи соблюди».

А юноша спросил Его: «Какие?»

«Ты не прелюбодействуй, не кради,

Не убивай, не лги, как лгут другие,

Отца и мать свою всегда ты чти,

И ближнему добро творить стараясь,

Люби его, как самого себя».

Но он сказал: «Я это исполняю.

Чего же не хватает у меня?»

Иисус же, возлюбив его, ответил:

«Лишь одного не достаёт тебе.

Имение продай и, нищих встретив,

Раздай им всё и приходи ко Мне.

Сокровище, к которому стремился,

Вот так бы ты на небесах нашёл».

Услышав это, юноша смутился

И от Него с печалью отошёл.

Имение богатое имел он,

Никак с ним распрощаться не хотел,

Хоть жаждой вечной жизни пламенел он,

Но выбрал жизни временной удел.

Сатана ненавидит нас и хочет отлучить нас от любви Христовой всякими способами. Это любовь к богатству и наслаждениям, дружба с миром и гордость житейская. Это вера, не соответствующая Евангелию и даже прямое идолопоклонство. Любовь же Христа освобождает нас от ненависти и вводит в Царство Божье.

**Любовь Христа...**

**Она необъяснима**

**И разумом людей непостижима,**

**Ничто земное с нею не сравнимо!**

**Он любит всех. Без исключенья. Всех.**

**Не любит только в сердце нашем грех.**

**Любовь Христа...**

**Всех близких и далёких,**

**Отчаявшихся, падших, одиноких,**

**И даже всех напыщенных и гордых**

**Она объемлет и прощает всё,**

**И жизнь по вере новую даёт.**

**Любовь Христа...**

**Она не унижает,**

**Но поднимает, к жизни вдохновляет,**

**До глубины души преображает,**

**И, раскрывая крылья, дух парит –**

**И песня торжества в душе звучит!**

**Любовь Христа...**

**Священный идеал!**

**Он жизнью образец прекрасный дал,**

**Чтоб ты и я той жизни подражал,**

**Являя в каждом дне Его любовь,**

**И имя Божье прославлялось вновь!**

Марина Шрейнер

Но Иисус хочет знать, любим ли мы Его? Не будем спешить отвечать на этот вопрос легкомысленно, ибо Петру пришлось отвечать на него трижды.

 **От Иоанна 21**

А Иисус к Петру вдруг обратился:

«Симон Ионин, любишь ли Меня

Ты больше, чем они?». Тут Пётр смутился:

«Господь, ты знаешь; я люблю Тебя».

«Пасти тебе Я агнцев доверяю,

Даю тебе их от сего же дня».

Потом Иисус вторично вопрошает:

«Симон Ионин! Любишь ли Меня?»

«Так, Господи, Ты знаешь, что люблю я» -

Симон Ему на это говорит.

«Пасти овец Моих тебе даю Я,

Их верою и правдой утвердить».

И в третий раз Петра Он вопрошает:

«Симон Ионин! Любишь ли Меня?»

А Пётр Ему с печалью отвечает:

«О, Господи, ведь до сего же дня

Мои все помышления Ты знаешь,

Ты знаешь ведь, что я Тебя люблю».

Иисус сказал: «Ты верно отвечаешь.

Пасти овец Моих тебе даю.

Мы видим из Евангелия, что Пётр, Иаков и Иоанн были у Иисуса на особом положении. При них Он воскресил дочь Иаира, при них преобразился. Но они не были Его любимчиками в нашем понимании. Вот как Иисус отказал им в их просьбе.

 **От Матфея 20**

В то время к Иисусу приступила

С Иаковом и Иоанном мать

И, кланяясь, чего-то попросила,

А Он спросил: «Что хочешь Мне сказать?»

Она же говорит Ему: «Прошу я

О сыновьях, молю я об одном:

Дабы один из них сел одесную,

Другой бы слева в Царствии Твоём».

«Не знаете, чего вы попросили –

Тогда Иисус ей начал отвечать. –

Ту чашу, что я пью, и вы бы пили?

Вы можете крещенье то принять,

Которым Я крещусь?» Сказали: «Можем».

Иисус ответил: «Будете вы пить

Ту чашу, что Я пью, крещенье тоже

Придётся в вашей жизни пережить,

Но дать воссесть иль слева, или справа

Там на престоле в Царствии Моём,-

Не от Меня зависит эта слава,

 Но уготовано кому Отцом».

А вот что сказал Господь Петру во время вечери.

 **От Иоанна 13**

И зная то, что час Его приходит,

Что Бог Предвечный всё Ему отдал,

Что от Отца исшёл, к Отцу восходит,

Он до конца любовь Своя являл.

И встав с вечери, полотенце взял Он

И воду в умывальницу налил,

Свою же верхнюю одежду снял Он,

Ученикам, склонившись, ноги мыл.

Подходит Он к Петру, а тот дивится:

«Господь! Тебе ли ноги умывать?

Я думаю, так делать не годится».

Иисус же стал Петра увещевать:

«Мои дела сейчас не понимаешь,

А после же уразумеешь их».

Но Пётр Ему ответил, возражая:

«Вовек Ты не умоешь ног моих!»

«Коль ног твоих сейчас Я не умою, -

Иисус ему на это отвечал –

То не имеешь части ты со Мною».

Тогда же Пётр в испуге закричал:

«Господь! Не только ноги, но и руки,

И голову водою мне омой!»

«Ты чист уже, приняв Мою науку,

А ноги лишь омою Я водой».

Я встречал людей, которые имели какие-то особенные видения или откровения якобы от Бога. Они возомнили себя любимчиками, но их жизнь и поступки совершенно не соответствовали тому образу ученика Христова, который дан нам в Евангелиях и Посланиях Апостолов. Я не отрицаю того, что и сейчас могут быть чрезвычайные откровения от Бога, но поверю им, если жизнь этих людей соответствует Слову Божью.

У Иисуса были особенные чувства не только к Апостолам.

 **От Иоанна 11**

Вот вестник из Вифании приходит

И говорит, что Лазарь занемог,

И просьбу от сестёр его приводит,

Чтоб Иисус пришёл и им помог.

Те сёстры были Марфа и Мария.

Иисус любил их, дом их посещал.

У ног его сидела та Мария,

Когда учеников Он поучал.

Она же, перед тем как пострадал Он,

Сосуд с душистым миром принесла,

Своими волосами отирала

То миро, что на ноги возлила.

Когда же Иисус о том услышал,

То Он сказал ученикам Своим:

«Болезнь не к смерти; чрез неё Всевышний

Прославится, а также Божий Сын».

Иисус любил и Марфу, и Марию,

И Лазаря. Но вот о деле том

Два дня ученикам не говорил Он,

 Потом сказал: «Теперь туда пойдём».

Если мы имеем с какими-то членами нашей церкви более близкие отношения, то ничего плохого в этом нет. У Апостола Павла тоже были такие братья и сёстры. **Приветствуйте Амплия, возлюбленного мне в Господе.**

**Приветствуйте Урбана, сотрудника нашего во Христе, и Стахия, возлюбленного мне. Приветствуйте Апеллеса, испытанного во Христе. Приветствуйте [верных] из дома Аристовулова. Приветствуйте Иродиона, сродника моего. Приветствуйте из домашних Наркисса тех, которые в Господе. Приветствуйте Трифену и Трифосу, трудящихся о Господе. Приветствуйте Персиду возлюбленную, которая много потрудилась о Господе. (Рим.16:8-12)**

Но при этом мы не должны унижать и пренебрегать других членов общины. Любви же Христовой хватит на всех. Какие бы качества и чувства Христа мы не рассматривали, движущей силой всего является любовь. Но Иисус ставит и условие для тех, кто хочет быть с Ним в близких отношениях.

 **От Марка 3**

Иисус был в доме и Ему сказали:

«Вот Мать Твоя и братья ждут Тебя».

Родные же Его предполагали,

Что болен Он, что вышел из Себя.

Они забрать домой Его желали,

Они хотели с Ним поговорить,

Но не могли войти и вне стояли,

Не верили, не знали, как им быть.

Иисус сказал: «Кто мать Моя и братья?

Кто слово Божье будет исполнять,

Тому открою Я любви объятья,

 Тот будет брат Мне и сестра, и мать».

Наша вера действует любовью и любовь есть исполнение закона. Без любви мы будем просто религиозными людьми, но не спасёнными. Заставить же себя любить Бога и ближних, будучи невозрождёнными, мы не сможем.

 **От Матфея 22**

Услышав, что в молчанье саддукеев

Привёл Иисус и мудро отвечал,

Опять к Нему собрались фарисеи.

Один же, искушая, вопрошал:

«Я вижу, что Ты Бога почитаешь

И знаешь хорошо Его закон.

Какую наибольшею считаешь

Ты заповедь из всех, что дал нам Он?»

Иисус же отвечал: «Израиль, слушай!

Господь твой Бог, Господь единый есть.

Всё сердце прилагай твоё, всю душу,

Чтобы любить Его и разуметь.

Всей крепостью к Нему ты прилепляйся:

Вот первая из заповедей всех.

А также ближних ты любить старайся,

Как самого себя. Нет больше тех

Из заповедей всех, что заповедал

Вам на горе Синае Моисей.

И коль любовь Господню ты изведал,

Тогда стремись к Нему душою всей».

А на Вечере Господь сказал удивительные слова.

 **От Иоанна 13**

И заповедь вам новую даю Я:

Теперь должны друг друга вы любить

Любовью той, которой вас люблю Я,

Чтоб вы могли в любви Отца пребыть.

Лишь по тому о вас узнают люди,

Признают за Моих учеников,

Когда основой вашей жизни будет

Друг к другу бескорыстная любовь.

В чём же новизна этой заповеди? Ответ содержится в этих же стихах. **как Я возлюбил вас, [так] и вы да любите друг друга.** В нас прежде не было Христовой любви, но была наша, земная, эгоистичная. Когда же мы возродились к новой жизни, тогда и любовь Божия излилась в сердца наши Духом Святым, данным нам. Потому мы и приобретаем способность любить не только друг друга, но и погибающих грешников, и даже наших врагов. Мы приобретаем способность не мстить за себя, но побеждать зло добром. Если мы правильно развиваемся духовно, то возрастаем в благодати и познании Господа нашего Иисуса Христа. Тогда и любовь наша возрастает. Если же мы угашаем и огорчаем Духа Святого нашим неразумным поведением, то и любовь в нас угасает.

**Красота Иисуса**

 **Псалом 44**

Излилось из сердца моего благое слово

И язык слагает скоро песню о Царе.

Ты прекрасней человеков, превзошёл любого,

Благодать из уст Твоих, как солнце на заре.

Посему благословил Тебя Господь навеки.

Препояшь Себя по бёдрам Ты Своим мечом,

Сильный славой. Пред Тобой трепещут человеки!

Сядь на колесницу в украшении Твоём,

Ради истины Твоей и кротости, и правды

Поспеши! В Твоей деснице дивные дела,

Стрелы же Твои остры и в сердце у неправых,

Поразят они народы и врагов Царя.

Боже, Твой престол высокий вечно пребывает,

Царством мира управляешь жезлом правоты,

Ненавидишь тех, кто беззаконье совершает,

Любишь правду и на верных призираешь Ты.

Боже, Бог Тебя помазал радости елеем

Более, чем прочих соучастников Твоих.

Все одежды у Тебя величие имеют,

Смирна, кассия, алой - благоуханье их.

Этот псалом пророчески описывает Иисуса Христа как Царя, который во второй раз придёт в силе, славе и красоте. Первое же Его пришествие описано совсем по другому.

 **Исаия 53**

Сказал пророк Исаия: Кто поверил

В то слово, что от нас он услыхал?

И кто предстал пред откровенья дверью

И силу мышцы Господа познал?

Взошёл Он перед Ним, как отпрыск малый

И как росточек из сухой земли.

В Нём не было осанки величавой,

Его и не заметить бы могли.

Не привлеклись к Нему и видом скромным,

Что Он имел, не приняли Его.

Наоборот: с презрением огромным

Лицо мы отвращали от Него.

И меж собой Его мы умаляли,

И ни во что мы ставили Его,

И слово, что сказал Он, презирали,

И меж людьми злословили Его.

Он Муж скорбей, болезни испытал Он.

Не знали мы о том, что на Себя

Болезни взял, от немощей страдал Он,

Дабы избавить нас от них, любя.

Мы думали, что Он был поражаем

И наказуем Богом, но за что?

Коль мы не верим, то ответ не знаем,

Нам униженье непонятно то.

За наши Он изъязвлен беззаконья

И мучим был за наши Он грехи.

И наказанье в адское зловонье

Поверг Он, чтоб искупленных спасти,

И ранами Его мы исцелились.

Блуждая, как без пастыря овца,

Мы все на путь недобрый совратились,

И все теперь мы пленники греха.

Но наши все грехи и наказанье

Господь Ему на плечи возложил.

Пошёл Он добровольно на страданье

И истязаньям Он подвергнут был.

Он, как овца, ведён был на закланье,

Как агнец пред стригущим, Он молчал,

И хоть подвергнут был Он поруганью,

Уста Свои на зло не открывал.

И взят был от оков, и от суда Он;

Но род Его кто может изъяснить?

За грех народа казни подлежал Он,

Чтоб Бог грехи их мог Ему вменить.

И гроб Ему назначили со злыми,

У знатного же был Он погребён.

Уста Его безгрешны и не лживы,

И никакого зла не сделал Он.

Но Сам Господь предал Его мученью

И Сам Всевышний поразил Его.

Когда же жертву умилостивленья

Для Бога принесёт душа Его,

Потомство долговечное узрит Он

И волю Божью будет исполнять.

На подвиг же души, что совершит Он,

С довольством будет Он тогда взирать.

И кто познал безгрешного страданья,

Того Он, Раб Мой, сможет оправдать.

Он, Праведник, взял наше наказанье

И на Себя грехи Он может взять.

С великими тогда дам часть Ему Я,

И с сильными добычу разделить

За то, что предал душу Он святую

На смерть, причтён к злодеям должен быть.

Он жертвой стал и наши согрешенья

Теперь же на Себе Он понесёт,

А также за народа преступленья

 Ходатайство Он Богу принесёт.

Видите ли вы здесь красоту Иисуса? Внешне Он не был привлекательным, но мы должны увидеть красоту Его поступков, Его учения, Его смирения и послушания, красоту Его Голгофского подвига для нашего спасения. Если мы будем в близких отношениях с Господом, то будем наслаждаться Его красотой.

 **Псалом 26**

Одного лишь я просил,

Одного ищу я,

Чтобы в доме мне Твоём вечно пребывать.

Храм же Бога вечных сил

Посещать хочу я,

Чтобы красоту Его духом созерцать.

Ибо скрыл бы Он меня

В скинии чудесной

И в селении Своём от горючих слёз,

Ибо спрятался бы я

В потаённом месте,

А потом бы на скалу Он меня вознёс.

Я б тогда главу вознёс

Над врагами, Боже,

Что хотят со всех сторон окружить меня.

Жертвы в скинии принёс,

Славословье б тоже,

Чтобы петь и воспевать, Господа хваля.

Господи, меня услышь,

Я к Тебе взываю,

И по милости Твоей Ты внемли мольбе.

Ты же к сердцу говоришь,

Я ему внимаю,

 Я лицо Твоё ищу и иду к Тебе.

В этих стихах есть иносказание. Как хорошо жить до времени в родительском доме, где тебя окружают любовь, забота, тепло и уют! Мы можем выходить из этого дома по делам и даже на какое-то время уезжать, но мы опять туда возвращаемся. Это наше постоянное место жительства. Здесь мы находимся с самого рождения. А в дом Божий мы так просто попасть не можем, но только через рождение свыше. Иисус на вечере говорил о доме на небесах.

 **От Иоанна 14**

Но веруйте и в Бога, и в Меня.

Обителей есть много в доме Нашем,

А если бы не так, тогда бы Я

Сказал вам: вот иду Я приготовить

Вам место. И когда туда приду,

И приготовлю место вам, то снова

Я возвращусь и вас к Себе возьму,

Чтоб вы со Мною вместе пребывали.

Вы знаете теперь, куда иду,

А также путь Мой вы теперь узнали».

Фома же начал возражать Ему:

«Куда идёшь Ты, Господи, не знаем,

И как же путь узнаем, нам скажи?»

Иисус ответил: «Я вам возвещаю,

Что Я есть путь и истина и жизнь.

Но у нас есть дом и на земле. **Приступая к Нему, камню живому, человеками отверженному, но Богом избранному, драгоценному,** **и сами, как живые камни, устрояйте из себя дом духовный, священство святое, чтобы приносить духовные жертвы, благоприятные Богу Иисусом Христом.** **(1Пет.2:4,5)**

Дом духовный есть Церковь Иисуса Христа. В храм Божий приходили для поклонения. Теперь же местом поклонения является не здание, а собрание поместной церкви, где бы оно не проходило. Для нас текст этого псалма звучит так. Чтобы созерцать красоту Господа Иисуса, нам нужно быть активными членами поместной церкви и постоянно посещать её собрания. Постоянное и планомерное чтение и изучение Библии также открывает нам красоту Иисуса. Здесь мы учимся личному общению с Ним, а в молитвах мы можем восторгаться красотой, славой и величием Его дел.

**Псалом 110**

**Аллилуйя.**

Славлю, Господи, Тебя всем сердцем я моим

В праведных совете и в собрании народном.

Велики дела Господни, что творятся Им,

И для любящих желанны, воле их угодны.

Дело Божье - слава, дело Божье - красота!

Справедливость же Его вовеки пребывает.

Пищу всем боящимся Его даёт для рта

И завет Свой вечный никогда не забывает.

Силу дел Своих явил народу Своему,

Чтобы передать ему язычников наследье.

Истина и суд дела Его и потому

Заповеди верны и тверды на многолетье.

Избавление послал народу Своему,

Заповедал им святой завет хранить вовеки.

Свят и страшен наш Всевышний Бог и потому

Да познают страх Господень Божьи человеки.

Страх Господень - мудрости начало для того,

Заповеди кто Его прилежно исполняет,

Разум верный Он даёт боящимся Его.

Пусть хвала Ему из века в век не умолкает!

 **\*\*\***

Ты прекрасней человеческих сынов!

Как прекрасна, мой Господь, Твоя любовь!

Хоть прошла она тяжёлый путь скорбей,

Испытав плевки, насмешки, свист бичей,

Хоть был так Её обезображен лик –

Мой Господь, Ты в красоте Твоей велик!

Красоту Твою хочу я созерцать,

В Доме Божьем постоянно пребывать

И стремиться в чудный вечный Божий дом,

Чтобы спеть Тебе торжественный псалом,

Воспевая, сколь прекрасен Ты, Господь!

Описать не может это словом плоть.

Твоё дело – слава, правда, красота

И в величии – святая простота.

Ты доступен всем – и малым, и большим,

Потому Ты так народом был любим.

Потому я повторяю вновь и вновь –

Ты прекрасней человеческих сынов!

Марина Шрейнер

Красота Иисуса должна проявляться и в нас. **Также и вы, жены, повинуйтесь своим мужьям, чтобы те из них, которые не покоряются слову, житием жен своих без слова приобретаемы были, когда увидят ваше чистое, богобоязненное житие. Да будет украшением вашим не внешнее плетение волос, не золотые уборы или нарядность в одежде, но сокровенный сердца человек в нетленной [красоте] кроткого и молчаливого духа, что драгоценно пред Богом. (1Пет.3:1-4)**

**Также и вы, мужья, обращайтесь благоразумно с женами, как с немощнейшим сосудом, оказывая им честь, как сонаследницам благодатной жизни, дабы не было вам препятствия в молитвах.**

**Наконец будьте все единомысленны, сострадательны, братолюбивы, милосерды, дружелюбны, смиренномудры; не воздавайте злом за зло или ругательством за ругательство; напротив, благословляйте, зная, что вы к тому призваны, чтобы наследовать благословение. (1Пет.3:7-9)**

Как важен для нас всех сокровенный сердца человек! Сатана был очень красивым, но когда он согрешил, внутреннее его испортилось. **Ты находился в Едеме, в саду Божием; твои одежды были украшены всякими драгоценными камнями; рубин, топаз и алмаз, хризолит, оникс, яспис, сапфир, карбункул и изумруд и золото, все, искусно усаженное у тебя в гнездышках и нанизанное на тебе, приготовлено было в день сотворения твоего. Ты был помазанным херувимом, чтобы осенять, и Я поставил тебя на то; ты был на святой горе Божией, ходил среди огнистых камней. Ты совершен был в путях твоих со дня сотворения твоего, доколе не нашлось в тебе беззакония.**

**От обширности торговли твоей внутреннее твое исполнилось неправды, и ты согрешил; и Я низвергнул тебя, как нечистого, с горы Божией, изгнал тебя, херувим осеняющий, из среды огнистых камней. От красоты твоей возгордилось сердце твое, от тщеславия твоего ты погубил мудрость твою; за то Я повергну тебя на землю, перед царями отдам тебя на позор. (Иез.28:13-17)**

Хочу закончить эту главу повествованием об известном чуде, сотворённом Господом. О нём написано во всех Евангелиях.

 **От Иоанна 6**

Тогда Спаситель сжалился над ними

И многих от болезней исцелил,

И поучал словами их благими,

Но вечер уж на землю нисходил.

Тогда ученики Его просили,

Чтоб Он народ скорее отпустил,

Поскольку уж давно без пищи были,

Чтоб хлеба он в селениях купил.

Но Иисус сказал: «Вы хлеб им дайте!»

Филипп же говорит Ему в ответ:

«Хоть двести мне динариев давайте –

Не хватит им. У нас и денег нет».

«А сколько пищи, вы сказать могли бы?»

Андрей сказал: «Вот мальчик предложил

Нам пять хлебов ячменных и две рыбы,

Но я бы тем народ не накормил».

Иисус сказал: «Сюда их принесите».

Потом ученикам Своим велел:

«Теперь народ рядами рассадите».

И взяв хлебы, на небо Он воззрел,

Благословив, воздал Он славу Богу

И стал хлебы пред ними преломлять,

Давал ученикам, они – народу.

А евших было где-то тысяч пять.

Все ели хлеб и рыбу и наелись,

Иисус велел не оставлять кусков.

Оставшихся, что кушать не хотели,

Набралось их двенадцать коробов.

Иисус скорбел о смерти Иоанна Крестителя и хотел удалиться от народа, но не получилось. Христос же не выразил ни досады, ни негодования, но сжалился над народом. Как красиво! Господь хотел, чтобы ученики совершили это чудо, но они не поняли. Иисус же не отстранил их, но привлёк к участию. Он преломлял хлебы и рыб, а они раздавали народу. Мы знаем, что эти хлебы и рыбы предложил один мальчик, а Иисус не пренебрёг ни мальчиком, ни его даром. Прежде чем совершить это чудо, Иисус навёл порядок, рассадив людей. Так удобнее было раздавать им пищу. Еогда же наелись, Иисус велел собрать оставшиеся куски. А это зачем? Птички бы поклевали. Но это куски особенные, святые, а Иисус показал, как бережно нужно обращаться со святынями. Я желаю, чтобы вы увидели красоту действий Иисуса в этом чуде сначала до конца.

**Иисус – Царь славы**

**Поднимите, врата, верхи ваши, и поднимитесь, двери вечные, и войдет Царь славы! Кто сей Царь славы? - Господь крепкий и сильный, Господь, сильный в брани. Поднимите, врата, верхи ваши, и поднимитесь, двери вечные, и войдет Царь славы! Кто сей Царь славы? - Господь сил, Он - царь славы. (Пс.23:7-10)**

Во всех делах Иисуса мы должны увидеть не только любовь и красоту, но и славу. Он прославил Бога, а Бог прославил Его. **Посему и Бог превознес Его и дал Ему имя выше всякого имени, дабы пред именем Иисуса преклонилось всякое колено небесных, земных и преисподних, и всякий язык исповедал, что Господь Иисус Христос в славу Бога Отца. (Фил.2:9-11)**

После Своего воскресения Иисус вошёл в небо как Царь славы и сейчас пребывает одесную Отца Своего Небесного во славе. Второй приход Его на землю будет в великой силе и славе. А какое же отношение к славе было у Иисуса во время первого Его пришествия? Сам Иисус не домогался славы. **Кто из вас обличит Меня в неправде? Если же Я говорю истину, почему вы не верите Мне? Кто от Бога, тот слушает слова Божии. Вы потому не слушаете, что вы не от Бога. На это Иудеи отвечали и сказали Ему: не правду ли мы говорим, что Ты Самарянин и что бес в Тебе?**

**Иисус отвечал: во Мне беса нет; но Я чту Отца Моего, а вы бесчестите Меня. Впрочем Я не ищу Моей славы: есть Ищущий и Судящий. Истинно, истинно говорю вам: кто соблюдет слово Мое, тот не увидит смерти вовек. (Иоан.8:46-51)**

Удивительно то, что Иисус, открывая Свою Божественную природу и Своё могущество, не ищет славы. Но одно дело искать славы, а другое – принимать славу. Многие правители принимают славу, благодаря своему положению. Но всегда ли она заслуженная? Слава же Иисуса истинная и заслуженная, потому что исходит от Самого Бога, Который даром никого не прославит. **Иудеи сказали Ему: теперь узнали мы, что бес в Тебе. Авраам умер и пророки, а Ты говоришь: кто соблюдет слово Мое, тот не вкусит смерти вовек. Неужели Ты больше отца нашего Авраама, который умер? и пророки умерли: чем Ты Себя делаешь? Иисус отвечал: если Я Сам Себя славлю, то слава Моя ничто. Меня прославляет Отец Мой, о Котором вы говорите, что Он Бог ваш. (Иоан.8:52-54)**

Положение же Иисуса Христа как Царя славы утверждено Богом на небесах прежде создания мира. **Я прославил Тебя на земле, совершил дело, которое Ты поручил Мне исполнить. И ныне прославь Меня Ты, Отче, у Тебя Самого славою, которую Я имел у Тебя прежде бытия мира. (Иоан.17:4,5)**

Но есть тот, кто домогается славы. Это сатана, князь тьмы. Он хочет, чтобы ему поклонялись, но явного поклонения добиться пока не может, но отвлекает людей от поклонения Богу через идолопоклонство. **Что же я говорю? То ли, что идол есть что-нибудь, или идоложертвенное значит что-нибудь? [Нет], но что язычники, принося жертвы, приносят бесам, а не Богу. Но я не хочу, чтобы вы были в общении с бесами. Не можете пить чашу Господню и чашу бесовскую; не можете быть участниками в трапезе Господней и в трапезе бесовской. (1Кор.10:19-21)**

В последние дни сатана на малое время добьётся поклонения себе через антихриста Но он уже осуждён. **Ныне суд миру сему; ныне князь мира сего изгнан будет вон. И когда Я вознесен буду от земли, всех привлеку к Себе. (Иоан.12:31,32)**

На земле Господь принимал славу и от людей. Перед Ним преклонялись или падали ниц, называя Его Господом. **Приходит к Нему прокаженный и, умоляя Его и падая пред Ним на колени, говорит Ему: если хочешь, можешь меня очистить. Иисус, умилосердившись над ним, простер руку, коснулся его и сказал ему: хочу, очистись. После сего слова проказа тотчас сошла с него, и он стал чист. (Мар.1:40-42)**

 **От Марка 10**

Когда ж к Иерихону подходили,

Был у дороги Вартимей слепой.

И у людей, что мимо проходили,

Он спрашивал: «Откуда шум такой?»

«Сюда идёт Иисус из Назарета».-

Народ ему на это отвечал.

А Вартимей, услышав имя это,

Тотчас же, что есть силы, закричал:

«Иисус, меня помилуй, сын Давидов!»

Народ же заставлял его молчать,

Но громче он кричал, и это видя,

Иисус велел к Себе его призвать.

И говорят ему: «Вставай, не бойся,

Зовёт тебя». Слепой тотчас же встал,

С себя одежду верхнюю он сбросил

И пред Иисусом в трепете предстал.

Иисус, остановившись, вопрошает:

«Скажи, чего ты хочешь от Меня?»

«Господь, чтоб мне прозреть» - он отвечает.

Иисус сказал: «Прозри! Спасла тебя

Твоя живая искренняя вера».

И он прозрел, и Бога прославлял,

Шёл за Иисусом, радуясь без меры;

Народ же громко Бога восхвалял.

Не забудем и о том, что Иисус явил Свою славу ученикам.

 **От Луки 9**

Дней через шесть пошёл Иисус на гору,

Иакова, Петра с Собою взял

И Иоанна. И внезапно взору

Учеников во славе Он предстал.

Лицо Его, как солнце, просияло,

Когда Отцу молился Он в тиши,

Одежда стала белой, заблистала,

И вот два мужа вдруг к Нему пришли

И об Его исходе между ними

Был разговор, что жертвою Своей

Он совершит его в Иерусалиме.

То были Илия и Моисей.

Увидев это, Пётр сказал Иисусу:

«О, Господи! Как хорошо здесь быть!

Пусть эти двое с нами остаются,

Давай устроим кущи, чтоб здесь жить.

Одну Тебе, другую Моисею,

А третью же пророку Илии».

Он это говорил, не разумея,

А те мужи со славой отошли.

Вдруг облако им светлое явилось

И осенило их, и из него

Раздался глас. Все очень устрашились

И, пав на землю, слушали его.

«Се Сын Мой! В Нём Моё благоволенье,

Возлюбленный Мой, слушайте Его».

И в тот же миг растаяло виденье

И видят Иисуса одного.

Иисус сказал: «Не нужно вам страшиться,

Но разглашать не должен ни один

О том, доколе всё не совершится,

Доколе не воскреснет Божий Сын».

Итак, чтобы мы ни говорили о Христе, пусть перед нашими глазами всегда будет Его любовь, красота и слава!

Господь – Царь славы.

Он ее оставил

И к нам на землю грешную пришёл.

Здесь имя Божье на земле прославил

И через Церковь славится ещё.

Господь – Царь славы.

Он ее не ищет –

Он обладает мира славой всей,

И слава не нужна Ему, как пища.

Он – Славный Властелин, Царь всех царей!

Господь – Царь славы.

Перед Ним склонялись

Все те, кто верой приняли Его,

И дивным светом неба наполнялись,

И славили Иисуса своего.

Господь – Царь славы.

Господа прославьте

Здесь и сейчас, отныне и вовек!

Склонитесь и грехи свои оставьте!

Пусть славит Бога каждый человек!

Марина Шрейнер

Слово Божье говорит и нам. **Но вы - род избранный, царственное священство, народ святой, люди, взятые в удел, дабы возвещать совершенства Призвавшего вас из тьмы в чудный Свой свет; некогда не народ, а ныне народ Божий; [некогда] непомилованные, а ныне помилованы. (1Пет.2:9,10)**

Как это правильно понимать? Мы видим, что верующие в Коринфе понимали это неправильно. **Вы уже пресытились, вы уже обогатились, вы стали царствовать без нас. О, если бы вы [и в самом деле] царствовали, чтобы и нам с вами царствовать! (1Кор.4:8)**

Сейчас мы не царствуем так, чтобы повелевать, чтобы перед нами преклонялись. В Церкви отношения также строятся по другим принципам. Властолюбие и желание первенствовать осуждается. **Я писал церкви; но любящий первенствовать у них Диотреф не принимает нас. Посему, если я приду, то напомню о делах, которые он делает, понося нас злыми словами, и не довольствуясь тем, и сам не принимает братьев, и запрещает желающим, и изгоняет из церкви. Возлюбленный! не подражай злу, но добру. Кто делает добро, тот от Бога; а делающий зло не видел Бога. (3Иоан.1:9-11)**

Царствование не означает только господство, но и управление. Я открою вам истину, которой вы, может быть, сильно удивитесь. Мы и сейчас управляем этим миром! "Да разве ты не видишь, что они вытворяют, что хотят?" Мы не прекращаем войны, катаклизмы, растление общества. Люди мыслят сегодняшним днём, а Бог мыслит эпохами. Человечество в своём развитии прошло не от амёбы до человека, но эпоху совести до потопа, эпоху закона от Авраама, эпоху благодати от первого пришествия Иисуса Христа. Сейчас мы переходим к эпохе судов Божиих, затем тысячелетнее Царство, а затем новая земля и новое небо. Но переход от эпохи к эпохе Бог совершает по молитвам святых. Он побуждает их молиться о том, что предназначил сделать, а потом поступает по просьбам их. Таких молитв много у пророков, а особенно же в книге Псалтирь. Но и повседневные вопросы Бог тоже может решать по молитвам святых вопреки воле царей.

 **Деяния 12**

В то время Ирод царь воздвиг гоненье

На церковь, чтобы зло ей причинить,

Иакова велел он убиенье,

Что Иоанна брат, в те дни свершить.

Увидев же тогда, что Иудеям

Приятны эти гнусные дела,

Петра он задержал и как злодея,

В темницу заключил его тогда.

Поставил же четыре четверицы

Он воинов, чтоб охранять Петра,

И заключил во внутренней темнице.

А были дни опресноков тогда.

И после Пасхи вывести к народу

Петра намеревался, чтоб убить.

Но церковь, чтобы дать ему свободу,

Прилежно стала Господа молить.

В ту ночь, когда же Ирод царь решился

С утра к народу вывести Петра,

Он, скованный цепями, находился

В темнице. Стерегли его тогда

Два воина, и спал он между ними,

За дверью также стража стерегла.

Но Ангел Божий низошёл незримо

И в бок толкнул он спящего Петра.

Темница ярким светом озарилась,

И цепи тут же спали с рук его.

Петра одежда рядом находилась,

И Ангел повелел надеть её.

Вот из темницы он Петра выводит,

К воротам он привёл его потом.

А Пётр не знал, что вправду он выходит,

Но думал, что виденье видит он.

Ворота же бесшумно отворились,

И вот они по улице идут,

И скоро от темницы удалились.

Но где же Ангел? Нет его ввиду.

Тогда, в себя пришедши, Пётр промолвил:

«Воистину я вижу, что послал

Мне Ангела Господь, и слово вспомнил,

Что избавлять Он верных обещал.

И вот теперь от участи злодейской

Меня Господь избавить пожелал

И от того, что сонм сей Иудейский

 И Ирод нечестивый ожидал».

Окончание этой истории мы знаем. В тысячелетнем Царстве, а потом и на новой земле святые действительно будут царствовать со Христом.

**Чувство прекрасного**

Вы знаете о том, что мир сотворён через Иисуса Христа? Об этом свидетельствует Иоанн в своём Евангелии и другие Апостолы в своих посланиях. А вот свидетельство из Ветхого завета.

 **Из главы 8 Книги притчей**

Господь имел меня пути началом,

Я прежде всех созданий у Него.

Помазать же меня предназначал Он

От вечности для Царства Своего.

До бытия земли моё рожденье,

До сотворенья бездны и времён,

И до живых источников явленья,

Которые водой наполнил Он.

Была я прежде, чем холмы и горы,

Была земли я прежде и полей,

Когда вселенной создал Он опоры,

Начальные пылинки создал в ней.

Когда же, небеса уготовляя,

Меня призвал, чтоб видела, как Он

Чертой по кругу бездну ограждая,

Давал им и уставы и закон.

Как облака на небе укреплял Он,

Источники как бездны утверждал,

И как волнам морским устав давал Он,

И как земли основы полагал.

Тогда меня художницей поставил,

Я радовалась пред лицом Его

Во всякий день. Меня же Он прославил

Перед лицом творенья Своего.

Я пред лицом Господним веселилась

И радовалась на земном кругу.

В сердца людские радость та излилась,

 И каждому я дать её могу.

В Ветхом завете имя Иисуса как бы скрыто. Здесь Он называет Себя премудростью и художницей, что говорит о присущем Ему чувстве прекрасного. Рассматривая природу и творения Божьи, трудно с этим спорить. Безобразное же появилось вследствие грехопадения человека, и теперь он оскверняет природу и портит окружающую среду. Не всё красивое, созданное человеческими руками, угодно Господу. Первый храм был угоден Богу до тех пор, пока в нём совершалось поклонение согласно закону. Всякие же идолы, какими бы они не были красивыми или украшенными, не угодны Богу как тогда, так и сейчас. А вот что сказал Иисус о втором храме. **И когда выходил Он из храма, говорит Ему один из учеников его: Учитель! посмотри, какие камни и какие здания! Иисус сказал ему в ответ: видишь сии великие здания? все это будет разрушено, так что не останется здесь камня на камне. (Мар.13:1,2)**

Чувство красоты у людей мира сего извращено. «Красиво он его обманул!» «В этом фильме была прекрасная драка!» «Такая красивая женщина – просто ужас!» После грехопадения людей, Бог покрыл их тела одеждой, так что выставлять напоказ совершенно обнажённое тело является богохульством. Сейчас многое безобразное в мире выдаётся за прекрасное и люди это воспринимают, потому что грех ослепил их глаза, а дьявол помутил их разум. Мы же должны учиться видеть прекрасное Божие и восторгаться им. **И увидел Бог все, что Он создал, и вот, хорошо весьма. И был вечер, и было утро: день шестой. (Быт.1:31)**

Пророки и праведники Ветхого Завета созерцали красоту творенья Божьего и восторгались ей.

**Псалом 103**

**Благослови, душа моя, Господа!**

Господи, Боже! Ты дивно велик,

Славою Ты облечён и сиянием.

Словно из света Твоё одеяние,

Дивен и неописуем Твой лик!

Вот небеса Ты простёр, как шатёр,

Горний чертог Ты устроил над водами.

На облаках под небесными сводами

Шествуешь Ты, покоряя простор.

Ветер могучий среди облаков,

Делаешь их Ты Своей колесницею,

Духов творишь Ты Твоею десницею,

Ангелов огненных силою слов.

Боже! Ты землю навек утвердил,

Неколебимы её основания.

Бездной великою, как одеянием,

Дивно и мудро её Ты покрыл.

Воды стоят высоко на горах.

Глянешь на них и они разбегаются,

Быстро уходят, опять собираются,

Чтобы застыть им в глубоких снегах.

Движутся воды, как Ты повелел,

Сходят в долины, сливаются в реки,

Землю уже не потопят вовеки,

Ибо Господь положил им предел.

Между горами источники вод

Быстро текут, Ты послал их в долины,

Звери сбегаются, жаждой томимы,

Дикий осёл близ воды не ревёт.

Птицы небесные звонко поют.

Ты средь ветвей их у вод поселяешь,

Горы с высот Твоих Ты напояешь,

Плод в изобилье растенья дают.

Произрастил Ты траву для скота,

Овцы хорошие пажити ищут,

Злаки Ты дал человеку для пищи,

Кормишь его во все жизни лета.

И для веселия сердца вино

Ты ниспослал, как благое даяние

Также елей для лица помазания,

Чтоб от него заблестело оно.

Хлебом Ты сердце его укрепил.

Божьи деревья в саду насыщаются,

Кедры Ливанские там возвышаются,

Между горами Ты их насадил.

Птицы гнездятся там в гуще ветвей,

Аист на ели там строит жилище,

Серны же горы высокие ищут,

Зайцы к утёсам спешат поскорей.

Ты сотворил в день четвёртый луну.

Время живущим она указует,

Солнце на запад идёт, торжествуя,

И над землёй простираешь Ты тьму.

Лютые хищники бродят всю ночь,

Ищут добычи, впотьмах нападают,

Также и львы о добыче рыкают,

Словно бы Господа просят помочь.

А на рассвете приходят они,

Чтобы улечься в своих логовищах,

И до заката добычи не ищут,

Но отдыхают в прохладной тени.

Утром выходит на труд человек.

Как многочисленны Божьи деяния,

Как Ты премудро устроил создания!

Слава Тебе да пребудет вовек!

Море великое Ты сотворил.

В нём обитают животные разные,

Рыбы без счёта там разнообразные,

Малых с большими Ты в нём поселил.

И корабли путешествуют там,

В разные страны они направляются.

Путники видят, как в море играется

Сей удивительный левиафан.

Всё же творение ждёт от Тебя,

Вовремя чтобы послал пропитание

И принимает благие даяния,

Если отнимешь - стенает, скорбя.

Если сокроешь лицо Ты от них,

То умирают и в прах возвращаются,

Дух Твой пошлёшь - и опять созидаются,

Лик же земли обновляется вмиг.

Слава же Богу во все времена!

Он о деяньях Своих веселится,

Гор Он коснётся и будут дымиться,

Взглянет на землю - трясётся она.

Буду всю жизнь я Его прославлять!

Песню угодную, благоприятную,

Что восхваляет любовь необъятную,

Буду в веселии я воспевать.

Грешники все да исчезнут с земли,

И беззаконников уж не узрю я.

Праведник же воспоёт: Аллилуйя!

Бога, душа моя, благослови!

**Иисус радовался**

**Семьдесят [учеников] возвратились с радостью и говорили: Господи! и бесы повинуются нам о имени Твоем. Он же сказал им: Я видел сатану, спадшего с неба, как молнию; се, даю вам власть наступать на змей и скорпионов и на всю силу вражью, и ничто не повредит вам; однакож тому не радуйтесь, что духи вам повинуются, но радуйтесь тому, что имена ваши написаны на небесах.**

**В тот час возрадовался духом Иисус и сказал: славлю Тебя, Отче, Господи неба и земли, что Ты утаил сие от мудрых и разумных и открыл младенцам. Ей, Отче! Ибо таково было Твое благоволение. (Лук.10:17-21)**

Иисус радовался той радости, которая ожидает нас на небесах. Народ, который сейчас Ему противится, Иисус обрадует в тысячелетнем Царстве. **И возвратятся избавленные Господом, придут на Сион с радостным восклицанием; и радость вечная будет над головою их; они найдут радость и веселье, а печаль и воздыхание удалятся. (Ис.35:10)**

Иисус радуется нашим успехам в труде для Него. **По долгом времени, приходит господин рабов тех и требует у них отчета. И, подойдя, получивший пять талантов принес другие пять талантов и говорит: господин! пять талантов ты дал мне; вот, другие пять талантов я приобрел на них. Господин его сказал ему: хорошо, добрый и верный раб! в малом ты был верен, над многим тебя поставлю; войди в радость господина твоего. (Матф.25:19-21)**

Но и при сотворении мира Иисус тоже радовался. **…тогда я была при Нем художницею, и была радостью всякий день, веселясь пред лицом Его во все время, веселясь на земном кругу Его, и радость моя [была] с сынами человеческими. (Прит. 8:30,31)**

Мне доставляет радость возможность трудиться. Это не только сочинить стихи или музыку, но и сделать что-то по дому, помыть посуду. Труд по созданию вселенной и творения доставлял Богу радость, и Иисус веселился пред лицом Его. Бог дал человеку возможность трудиться и что-то создавать. Это должно было доставлять человеку радость. После грехопадения труд стал для многих тяжёлым бременем. **Адаму же сказал: за то, что ты послушал голоса жены твоей и ел от дерева, о котором Я заповедал тебе, сказав: не ешь от него, проклята земля за тебя; со скорбью будешь питаться от нее во все дни жизни твоей; терния и волчцы произрастит она тебе; и будешь питаться полевою травою; в поте лица твоего будешь есть хлеб, доколе не возвратишься в землю, из которой ты взят, ибо прах ты и в прах возвратишься. (Быт.3:17-19)**

Возрождённым душам всякий труд должен доставлять радость, особенно же, труд для Господа. Мы должны осознавать, что трудимся для пользы других, служим людям, чтобы они спаслись.

Чему ещё радуется Иисус?

 **От Луки 15**

Вот мытари и грешники желали

Из уст Иисуса слово услыхать,

А фарисеи на Него роптали,

Что грешников Он любит принимать,

А также пищу с ними Он вкушает.

Иисус же им три притчи рассказал:

«Когда пастух своих овец считает

И видит, что одну он потерял,

Хоть сто их было, их он оставляет,

Идёт овцу заблудшую искать.

Найдя её, на плечи поднимает

И к стаду возвращается опять.

Придя домой, зовёт он всех соседей

И говорит: «Порадуйтесь со мной!

Я спас овцу от волка и медведя,

И на плечах принёс её домой».

Вот девяносто девять не имеют

В глубоком покаянии нужды

И думают, что в праведности зреют,

Но принесут печальные плоды.

А грешник плачет в горьком раскаянье

И молит он Небесного Отца.

Он слышит одинокого рыданья,

И об одном ликуют небеса.

Вот женщина, что драхму потеряла,

Хотя осталось девять у неё,

Зажгла свечу и тщательно искала,

Метлой мела, но всё ж нашла её.

Потом зовёт подружек и соседок

И говорит: «Порадуйтесь со мной!

Как я искала! Всё же напоследок

Нашла, и весь со мной достаток мой».

Так радуются Ангелы на небе

О кающемся грешнике одном.

И, где бы этот бедный грешник не был,

 Он принят будет любящим Отцом.

Если Ангелы об этом радуются, то Иисус тем более! Если вы ещё не обратились к Господу, то сейчас доставьте Ему эту радость. Далее Христос рассказал притчу о блудном сыне. Но когда этот сын вернулся с покаянием и сокрушённым сердцем – радость была великая! Может быть вы разочаровались, ослабели в вере, находитесь в заблуждении или лжеучении. Знайте, что Иисус ждёт, когда вы возвратитесь на истинный путь спасения, и встретит вас с радостью.

Противоположностью радости является злоба. Она исходит от сатаны и духов его. **Трезвитесь, бодрствуйте, потому что противник ваш диавол ходит, как рыкающий лев, ища, кого поглотить. Противостойте ему твердою верою, зная, что такие же страдания случаются и с братьями вашими в мире. (1Пет.5:8,9)**

**Наконец, братия мои, укрепляйтесь Господом и могуществом силы Его. Облекитесь во всеоружие Божие, чтобы вам можно было стать против козней диавольских, потому что наша брань не против крови и плоти, но против начальств, против властей, против мироправителей тьмы века сего, против духов злобы поднебесной. (Еф.6:10-12)**

Но если мы умеем радоваться о Господе, то мы уже побеждаем злобу дьявола и его духов.

**Песнь восхождения. Давида. Возрадовался я, когда сказали мне: "пойдем в дом Господень". (Пс.121:1)**

Наполняется ли ваше сердце радостью оттого, что вы можете посещать собрания поместной церкви?

**Псалом 32**

Праведные, радуйтесь о Господе Создателе,

Праведным прилично славословить.

На псалтири заиграйте песню Жизнедателю,

Поспешите гусли приготовить.

Прославляйте Господа вы новой песней стройною,

Пойте Богу громко с восклицанием,

Слово Божье право и дела хвалы достойные.

В них явил Он верность пред созданием.

Милостью Господней вся земля да наполняется,

Суд и правду любит Он, Державный.

Словом же Его земля и небо созидаются,

Духом уст Его их облик славный.

И послушно Господу всё воинство небесное,

Бездны все в хранилища сложил Он,

Воды моря, будто груды, силою чудесною

Создал и по всей земле разлил Он.

Да боится Господа земля и вся вселенная,

Да трепещет всякий в ней живущий.

Он сказал - и сделалось и по Его велениям

Вдруг явилось. Силен Всемогущий!

Замыслы языческих народов разрушаются

И советы их не состоятся.

Замыслы Господни век за веком созидаются

И советы будут исполняться.

Тот народ блажен, что знает Бога Всемогущего,

Племя, что избрал Он во владение.

Призирает Он с небес на всякого живущего,

Видит он рабов греха и тления.

На престоле восседая, видит Он вселенную,

На живущих на земле взирает.

Он создал сердца всех их, во все дела их бренные,

Также в помышления вникает.

Не спасётся царь, хоть у него большое воинство,

Также исполин с великой силой.

Он не сможет защитить себя. Коня достоинства

Не избавят от судьбы унылой.

Вот Господь призрит на тех, что страх имеют смолоду,

Уповающим являет милость.

Душу их спасёт от смерти и во время голода

Повелит, чтоб пища им явилась.

Помощь нам Господь и щит, святое упование,

Наше сердце в Боге веселится.

Имени святому воспоём мы с ликованием,

Пусть же милость Господа продлится.

Если ваши сердца наполняются радостью от слышания Слова, пения и молитвы, то знайте, что Иисус радуется вместе с вами. Иисус радуется и тогда, когда мы о чём-то просим во имя Его. также и мы испытываем чувство радости.

 **От Иоанна 16**

Меня вы не увидите уж вскоре,

И вскоре вы увидите Меня.

Иду к Отцу, но вам не нужно спорить

О том, что говорю об этом Я.

Сейчас вы, не имея разуменья,

Друг друга вопрошаете о том.

Вы у Меня ищите объясненья,

Его вам не найти ни в ком другом.

Вы будете в печали и рыданьях

И обо Мне страдать вам надлежит.

Возрадуется мир о злых деяньях,

Что вскоре надо Мною совершит.

Печаль же ваша в радость обратится.

Вот женщина страдает в час её,

Когда должно дитя в сей мир родиться,

Но после будет радость у неё,

О том, что человек родился новый,

А о скорбях не помнит уж она.

Теперь на вас уныния оковы,

Но Я опять увижу вас. Тогда

Возрадуется снова сердце ваше,

Никто не сможет радость ту отнять.

Ответ найдёте на вопросы ваши,

На то, что вам сегодня не понять.

Я истину скажу вам: вы в молитве

Просили ваши нужды исполнять.

Теперь же для побед в духовной битве

Моё вам имя нужно применять.

Во имя Сына вы Отца просите

И всё, что попросили вы в мольбе,

Получите и скоро ощутите

 Вы радость совершенную в себе.

**С великою радостью принимайте, братия мои, когда впадаете в различные искушения, зная, что испытание вашей веры производит терпение; терпение же должно иметь совершенное действие, чтобы вы были совершенны во всей полноте, без всякого недостатка. (Иак.1:2-4)**

Искушения бывают не простыми и не лёгкими, а иногда и затяжными. Чему же тут радоваться? Если дьявол на нас нападает, значит он нами недоволен, а почему? Потому что мы вышли из под его власти и стали детьми Божьими. Вот первая причина для радости. А что мы должны знать? То, что наша вера испытывается. Для того, чтобы довести какое-то изобретение до совершенства, его нужно подвергнуть серьёзным испытаниям. Так что Бог, испытывая нашу веру, не шутит. Если Бог нас испытывает, значит Он нас любит, в нас трудится. Вот ещё причина для радости. Что же Бог хочет в нас произвести? Терпение! «А чему же тут радоваться? Не хочу я терпеть! Мне сейчас давай!» Друг! Радость получает тот, кто ощущает на себе совершенное действие терпения, но об этом мы поговорим в отдельной главе.

**Радуйтесь всегда в Господе; и еще говорю: радуйтесь. (Фил.4:4)**

Радость в Господе отличается от обычных земных радостей. Человек нашёл кошелёк с деньгами и радуется. А человек в Господе нашёл хозяина кошелька, отдал его ему и радуется.

Что радует Тебя, о, Мой Господь? –

Когда я побеждаю свою плоть,

Когда послушна я Твоим словам,

Даю отпор порокам и грехам.

Что радует Тебя, Спаситель мой? –

Когда люблю Тебя я всей душой,

Когда с Тобой общения ищу

В молитвенном восторге трепещу.

Что радует Тебя, Господь мой Бог? –

Когда вникаю в ценность Твоих строк.

В тот чудный мир меня Ты погрузил,

Что мне в святом Писании открыл.

Что радует Тебя, о, мой Господь? –

Когда в моей Ты видишь жизни плод.

Плод не пустой, Тебе угодный плод,

Что ближним всем небесный свет несёт.

Что радует Тебя? — Когда с Тобой

Я совершаю этот путь земной

И доверяю каждый шаг Тебе.

С Тобою я. И радуюсь вполне.

Марина Шрейнер

Апостолы умели радоваться и в страданиях за Христа. **Они послушались его; и, призвав Апостолов, били [их] и, запретив им говорить о имени Иисуса, отпустили их. Они же пошли из синедриона, радуясь, что за имя Господа Иисуса удостоились принять бесчестие. И всякий день в храме и по домам не переставали учить и благовествовать об Иисусе Христе. (Деян.5:40-42)**

Мы видим, что радость Христа, это особенная, ни с чем не сравнимая радость, но она не может быть в нас сама по себе. **Как возлюбил Меня Отец, и Я возлюбил вас; пребудьте в любви Моей. Если заповеди Мои соблюдете, пребудете в любви Моей, как и Я соблюл заповеди Отца Моего и пребываю в Его любви. Сие сказал Я вам, да радость Моя в вас пребудет и радость ваша будет совершенна. Сия есть заповедь Моя, да любите друг друга, как Я возлюбил вас. (Иоан.15:9-12)**

**Скромность Иисуса**

О Самом Иисусе не говорится, что Он был скромным, но говорится, что не было в Нём ни вида, ни величия. Его же ученики, подражая Ему, являли это качество и говорили о нём. **Я же, Павел, который лично между вами скромен, а заочно против вас отважен, убеждаю вас кротостью и снисхождением Христовым. (2Кор.10:1)**

Вот что говорится о скромном в словаре В. Даля.

**СКРОМНЫЙ**, умеренный во всех требованиях, смиренный; кроткий и невзыскательный за себя; не ставящий личность свою наперёд, не мечтающий о себе; приличный, тихий в обращении; *противопол*. самоуверенный, самонадеянный, самолюбивый, себялюбивый; гордый, заносчивый, наглый, нахальный и пр. Скромный человек сам своих заслуг не оценяет. Скромная просьба, умеренная, в пределах обычая, и дельная. Скромная жизнь, тихая, незатейливая, домашняя, нероскошная. Скромная наружность обманчива. Скромная улыбка, кроткая. У нее какая-то нескромная походка, с размашкой. Скромнее было бы не требовать, а просить. Скромность, свойство, качество по прилаг. Скромность всякому к лицу.

Дорогие друзья! Давайте посмотрим, где Иисус являл скромность.

 **От Луки 8**

Иисус велел им плыть и на рассвете

Приплыли в Гадаринскую страну.

Когда ж пристали к берегу, их встретил

Свирепый бесноватый. Он к тому

В одежду никогда не одевался,

И жил он не в селенье, а в гробах.

Окрестный же народ его боялся,

Старался не бывать он в тех местах.

Неоднократно, связан быв цепями,

Железные оковы разбивал,

Гонимый бесом, бился он о камень

И днём, и ночью страшно он кричал.

Увидев же Иисуса, пал на землю.

«Иисус, Сын Божий, что Тебе до нас!

Не мучь меня!» Его мольбам не внемля,

Велел Он духу выйти в тот же час.

Но в человеке много бесов было.

Воскликнули они: «Нас легион!»

Иисуса это множество просило,

Дабы не посылал их в бездну Он.

Там пастухи свиное стадо гнали,

Просили бесы, чтоб в свиней войти.

Иисус позволил. Свиньи побежали

И стали падать в море с крутизны.

Две тысячи свиней погибло в море,

И пастухи встревожились о сём,

Потом поспешно побежали в город

И рассказали людям обо всём.

Народ пошёл, увидеть всё желая,

И видят: бесновавшийся одет,

В своём уме и речь его живая,

А на горе свиного стада нет.

И видевшие, людям рассказали,

Как бывший бесноватый исцелён.

А жители Иисуса умоляли,

Уйти от них – и удалился Он.

А тот, кто Иисусом был избавлен,

Просил Его, чтоб вместе с Ним пойти,

Но был он в этой местности оставлен.

Иисус велел ему в свой дом идти

И рассказать, как Бог его избавил,

И что над ним Спаситель сотворил.

Пошёл он в город, всюду Бога славил

 И всем об этом чуде говорил.

В этом повествовании говорится и о свиньях, держать которых евреям запрещено по закону. А Иисус, вместо того, чтобы наказать этих свиногрызов, скромно удаляется. По нашим понятиям люди были в шоке, но Иисус понимал, что в таком состоянии они неспособны что-либо воспринимать. Иисус не обиделся на них, но нашёл выход. Человек, из которого вышли бесы, остался свидетельствовать им.

**Однажды, когда народ теснился к Нему, чтобы слышать слово Божие, а Он стоял у озера Геннисаретского, увидел Он две лодки, стоящие на озере; а рыболовы, выйдя из них, вымывали сети. Войдя в одну лодку, которая была Симонова, Он просил его отплыть несколько от берега и, сев, учил народ из лодки. (Лук.5:1-3)**

Народ теснился ко Христу из хороших побуждений, но начал прижимать Его к воде. Иисус не отогнал народ на 20-30 шагов назад, хотя и мог это сделать, не поставил заграждение из Своих учеников, но вошёл в лодку и немного отплыл от берега. Как красиво и скромно!

Бывало, что ученики вели себя нескромно. То спорили между собой, кто из них больше, то хотели сесть по правую и по левую сторону от Иисуса в Его Царстве. Иисус же неоднократно их останавливал и наставлял.

 **От Матфея 20**

«Вы знаете – сказал – цари народов

Господствуют над ними и князья,

Вельможи управляют этим родом,

Но так не будет в доме у Меня.

Кто хочет большим быть – будь всем слугою,

Кто первым хочет быть – будь всем рабом.

Скажу, что в мир пришёл не для того Я,

Чтоб Мне служили, сделавши царём,

Но чтобы Самому служить в смиренье

И души многих к Богу обратить,

И чтоб свершилось многих искупленье,

Свою Мне должно душу положить».

Сейчас Господь наставляет и нас через послания Апостолов. **Мудр ли и разумен кто из вас, докажи это на самом деле добрым поведением с мудрою кротостью. Но если в вашем сердце вы имеете горькую зависть и сварливость, то не хвалитесь и не лгите на истину. Это не есть мудрость, нисходящая свыше, но земная, душевная, бесовская, ибо где зависть и сварливость, там неустройство и все худое. Но мудрость, сходящая свыше, во-первых, чиста, потом мирна, скромна, послушлива, полна милосердия и добрых плодов, беспристрастна и нелицемерна. Плод же правды в мире сеется у тех, которые хранят мир. (Иак.3:13-18)**

Поскольку сатана возгордился, то он утратил всякую скромность. Я не буду говорить о нескромности мира, но когда нескромность проникает в Церковь – это беда!

Мы должны научиться давать себе правильную самооценку. **По данной мне благодати, всякому из вас говорю: не думайте [о] [себе] более, нежели должно думать; но думайте скромно, по мере веры, какую каждому Бог уделил. (Рим.12:3)**

Иисус также подтверждает эту мысль.

 **От Луки 17**

«Господь, умножь в нас веру». Он сказал им:

«О, если бы с горчичное зерно

У вас была бы вера, то сказали б

Смоковнице, что смотрит к нам в окно:

«Исторгнись и пересадись ты в море» -

То и она послушалась бы вас.

Вот раб пахал и возвратился с поля.

Никто не скажет: «Сядь за стол сейчас

И ешь, и пей». Но скажет он напротив:

«Ты мне вначале ужин приготовь».

Он служит вам, когда вы есть начнёте,

А сам он ест и пьёт уже потом.

Когда же раб свою исполнит службу,

Накормит вас, то станет кто из вас

Благодарить его, предложит дружбу

За то, что просто выполнил приказ?

Не думаю. Вы также поступайте

И те дела, что повелю вам Я,

Старательно, усердно исполняйте,

При этом в вашем сердце говоря:

«Рабы мы и исполнили, что должно;

Не стоим в этом мире ничего».

Ведь силою людскою невозможно

 Исполнить дело Бога Моего».

**Итак, зная страх Господень, мы вразумляем людей, Богу же мы открыты; надеюсь, что открыты и вашим совестям. Не снова представляем себя вам, но даем вам повод хвалиться нами, дабы имели вы [что сказать] тем, которые хвалятся лицом, а не сердцем. Если мы выходим из себя, то для Бога; если же скромны, то для вас. Ибо любовь Христова объемлет нас, рассуждающих так: если один умер за всех, то все умерли. А Христос за всех умер, чтобы живущие уже не для себя жили, но для умершего за них и воскресшего. (2Кор.5:11-15)**

Если мы осознаём, что принадлежим Христу и живём для Него, то и мы будем скромными.

Скромность не кичится, не бахвалится

И своих заслуг не выставляет,

Но всегда одним лишь Богом хвалится,

Иисуса имя прославляет.

Скромный человек живёт в смирении

И одежды скромной не стыдится.

Коль его пренебрегают мнением,

Он не прекословит, не гордится.

Скромному привычно послушание,

На него снисходит мудрость свыше.

У него на Бога упование,

И Господь его молитвы слышит.

**Власть имеющий**

**И когда Иисус окончил слова сии, народ дивился учению Его, ибо Он учил их, как власть имеющий, а не как книжники и фарисеи. (Матф.7:28,29)**

Только что мы говорили о скромности, а здесь понятие как бы исключающее скромность. Но у Иисуса было и то, и другое. Он имел власть над нечистыми духами. Из человека, о котором мы упоминали, Иисус изгнал в свиней две тысячи бесов. Господь имел власть над болезнями. **Когда же вошел Иисус в Капернаум, к Нему подошел сотник и просил Его: Господи! слуга мой лежит дома в расслаблении и жестоко страдает. Иисус говорит ему: Я приду и исцелю его. Сотник же, отвечая, сказал: Господи! я недостоин, чтобы Ты вошел под кров мой, но скажи только слово, и выздоровеет слуга мой; ибо я и подвластный человек, но, имея у себя в подчинении воинов, говорю одному: пойди, и идет; и другому: приди, и приходит; и слуге моему: сделай то, и делает.**

**Услышав сие, Иисус удивился и сказал идущим за Ним: истинно говорю вам, и в Израиле не нашел Я такой веры. Говорю же вам, что многие придут с востока и запада и возлягут с Авраамом, Исааком и Иаковом в Царстве Небесном; а сыны царства извержены будут во тьму внешнюю: там будет плач и скрежет зубов. И сказал Иисус сотнику: иди, и, как ты веровал, да будет тебе. И выздоровел слуга его в тот час. (Матф.8:5-13)**

Иисус имел власть над смертью. Он воскресил сына вдовы, дочь Иаира и Лазаря. Но эта власть распространяется и на нас.

 **От Иоанна 6**

Кто верует в Меня, не будет жаждать.

Я вам сказал и видите Меня,

Но если веровать не будет каждый,

Не избежит он вечного огня.

Но всё, что Мне даёт Отец Предвечный,

Ко Мне придёт и вон не изгоню,

И всё то воскрешу для жизни вечной,

Его святую волю сотворю.

Пославшего Меня святая воля

Есть та, чтоб ничего не погубить,

И всё, что Мне дано, для лучшей доли

 В последний день из мёртвых воскресить».

Иисус имел власть и над Своей жизнью.

 **От Иоанна 10**

Я пастырь добрый, и овечки знают

Меня, и знаю Я Своих овец,

И жизнь Свою за них я полагаю.

Отца Я знаю, как меня Отец.

Других овец Мне дал Отец Небесный,

Которые не из сего двора,

Которые придут на зов чудесный.

Тогда настанет дивная пора,

Когда в одно они сойдутся стадо,

Единый Пастырь будет у овец.

Но жизнь Свою отдать за них Мне надо,

И любит потому Меня Отец,

Что жизнь Свою за них Я полагаю,

Чтобы затем опять её принять.

Жизнь у Меня никто не отнимает,

Но Сам хочу её за них отдать.

Имею власть Я ей распорядиться,

Чтобы отдать и вновь принять её.

И заповедь, что так должно случиться,

Имею от Отца Я Своего».

Господь всегда контролировал обстановку и управлял происходящими событиями, но власть Его была как бы скрыта от людей. Иудеи замышляли погубить Христа, но не могли. Люди, накормленные хлебами и рыбами, хотели сделать Его царём, но не сделали. В храме на празднике кущей хотели Его схватить, но не схватили. В Гефсимании взяли только одного Христа.

Опять к ученикам Иисус приходит

И говорит им: «Вы ещё во сне?

Вставайте, ибо вот народ подходит

И предающий с ним идёт ко Мне».

Вдруг множество народа появилось

С оружием, что трудно перечесть.

Начальство же с Иудой сговорилось:

Кого он поцелует – Тот и есть.

Сказал Иуда: «Радуйся, Учитель!»

И, подойдя, Его поцеловал.

«Тебя Я не учил – сказал Спаситель, -

Лобзанием любви чтоб предавал.

О, друг, зачем теперь пришёл сюда ты?»

Затем к народу обратился Он:

«Кого вам надо?» - злобою объятый,

«Иисуса Назорея» - молвил он.

«Вот Я пред вами» – Иисус ответил,

Народ же отступил и в страхе пал,

А поцелуй Иуды не заметил.

Тогда Иисус вторично им сказал:

«Кто нужен вам, кого же вы искали?»

Тогда уже к Иисусу подошли,

И руки наложив, Его связали,

 И, взявши, осторожно повели.

Удивительно то, что разъярённая толпа исполняет повеление Иисуса, потому что Он есть власть имеющий. Я надеюсь, что мы не разъярённые и признаём Иисуса Христа Господом и Царём. Но признаём ли мы полную и безраздельную власть Его над нами и нашей жизнью? Вот теперь кто-то может и разъяриться, а кто-то возразит мне и даже словами из Писания. Иисус даровал нам свободу. Да и аминь! Но от чего? **К свободе призваны вы, братия, только бы свобода ваша не была поводом к [угождению] плоти, но любовью служите друг другу. Ибо весь закон в одном слове заключается: люби ближнего твоего, как самого себя. (Гал.5: 13,14)**

Из этого текста видно, что мы не свободны угождать плоти, но обязаны служить друг другу, а тем самым и Господу. В доме разумного царя праздных людей не было, но каждый был на своём месте, исполнял своё дело. А наш Царь премудрый. Но это понимает только тот, кто хорошо изучил и принял верой главу 6 из Послания к Римлянам, кто стал рабом праведности. Власть же Христа не навязчива, но Он желает, чтобы мы исполняли Его веления из любви к Нему и добровольно.

Владыка мира, Чудный Божий Сын,

Земли и неба Вечный Властелин

Пришёл на землю, озарив Собой

Весь непроглядный мрачный мир земной.

Был скромен Он, но силою Своей

Он укрощал и волны, и людей,

Учил со властью. Сила Его слов

Дарила мир, прощение грехов.

И даже смерть не смела спорить с Ним!

Дочь Иаира, Лазарь, сын вдовы

Нам и сегодня могут рассказать,

Что власть Христа способна смерть прогнать!

Владыка мира! Сущий Властелин

Когда уставшим, истомлённым был,

Он властно искушенья отвергал,

И тем пример для нас Собой являл.

Велик Он в силе, в слове и в делах!

Ему звучит хвала на небесах!

Вся власть везде Ему принадлежит!

И этой властью Он всех нас хранит.

Марина Шрейнер

Сатана тоже хочет властвовать. Вот что он говорит Иисусу. **И, возведя Его на высокую гору, диавол показал Ему все царства вселенной во мгновение времени, и сказал Ему диавол: Тебе дам власть над всеми сими [царствами] и славу их, ибо она предана мне, и я, кому хочу, даю ее; итак, если Ты поклонишься мне, то все будет Твое. Иисус сказал ему в ответ: отойди от Меня, сатана; написано: Господу Богу твоему поклоняйся, и Ему одному служи. (Лук.4:5-8)**

Власть сатане никто не давал, но он захватил её посредством греха. Иисус же явился для того, чтобы разрушить дела дьявола и избавить мир от его власти. Об этом свидетельствует Апостол Павел царю Агриппе.

 **Деяния 26**

Я думал: против этого ученья,

А также против имени Христа

Должно мне много действовать. Гоненье

Воздвиг в Иерусалиме я тогда,

Начальства разрешение имея,

Тогда святых в темницы заключал

И в ревности Иисуса Назорея

Хулить я имя верных заставлял.

И мучил я, и бил их в синагогах,

На убиенье голос подавал.

Для этого, в Дамаск идя дорогой

С письмом, что мне первосвященник дал,

Хотел и там святых вязать и мучить,

На пытки приводить в Иерусалим.

Но на дороге необычный случай

Произошёл и встретился я с Ним.

Когда же я к Дамаску приближался,

То около полудня яркий свет

Вдруг осиял меня, я испугался

И пал на землю. Думал я, что нет

Теперь надежды мне и оправданья,

И Бог пришёл, как грозный Судия.

Вдруг голос я услышал сквозь рыданье:

«Савл, Савл, зачем же гонишь ты Меня?»

«Ты кто, Господь?» - спросил я, слыша это,

А Он же мне спокойно так сказал:

«Я Иисус Христос из Назарета,

Идя против рожна, Меня ты гнал.

Но встань! Я для того тебе явился,

Чтоб искренно теперь Мне ты служил,

Свидетель был Мне, как тебе открылся

И как тебе спасение открыл.

И Я тебе ещё открою много,

От Иудеев сохраню тебя,

К язычникам пошлю и будут Бога

Хвалить и громко славить за Меня.

Язычникам тогда глаза открою,

Чтоб, видя свет, отвергли иго тьмы

И к Богу обратившись всей душою,

С презреньем власть отвергли сатаны.

И, верою в Меня, грехов прошенье

Могли бы со святыми получить».

**Иисус чувствовал голод и жажду**

**Тогда Иисус возведен был Духом в пустыню, для искушения от диавола, и, постившись сорок дней и сорок ночей, напоследок взалкал. И приступил к Нему искуситель и сказал: если Ты Сын Божий, скажи, чтобы камни сии сделались хлебами. Он же сказал ему в ответ: написано: не хлебом одним будет жить человек, но всяким словом, исходящим из уст Божиих. (Матф.4:1-4)**

У некоторых людей чувство голода может вызвать беспокойство и панику. **И сварил Иаков кушанье; а Исав пришел с поля усталый. И сказал Исав Иакову: дай мне поесть красного, красного этого, ибо я устал. От сего дано ему прозвание: Едом. Но Иаков сказал: продай мне теперь же свое первородство. Исав сказал: вот, я умираю, что мне в этом первородстве? Иаков сказал: поклянись мне теперь же. Он поклялся ему, и продал первородство свое Иакову. И дал Иаков Исаву хлеба и кушанья из чечевицы; и он ел и пил, и встал и пошел; и пренебрег Исав первородство. (Быт.25:29-34)**

Иисус во всём уподобился нам и чувствовал голод и жажду так же, как и мы. Если на небе Он в пище не нуждался, то на земле нуждался. Мог ли Иисус сделать камни хлебами? Конечно мог! Но Он ничего не делал и не делает по указке сатаны. Поэтому он терпел голод, пока не окончились все искушения дьявола. А потом Ангелы приступили и служили Ему. Думаю, что они принесли Ему и пищу.

**Приходит женщина из Самарии почерпнуть воды. Иисус говорит ей: дай Мне пить. Ибо ученики Его отлучились в город купить пищи. (Иоан.4:7,8)**

Из этого текста мы видим, что Иисус хотел и пить, и кушать. При колодце не было сосуда, которым можно было бы почерпнуть воды, но каждый приносил свой водонос. Хотя Иисус и хотел пить, но Он не поставил Самарянке условие: «Ты Меня сперва напои, а потом Я тебе скажу нечто важное». Господь начал с ней беседу, открыл Себя как Мессию, и она побежала в город возвещать о Нём. А напоила она Его или нет – мы не знаем. Приходят ученики и приносят пищу. А что же Иисус? **Между тем ученики просили Его, говоря: Равви! ешь. Но Он сказал им: у Меня есть пища, которой вы не знаете. Посему ученики говорили между собою: разве кто принес Ему есть? Иисус говорит им: Моя пища есть творить волю Пославшего Меня и совершить дело Его. (Иоан.4:31-34)**

Иисус знает, что скоро Ему предстоит встреча с Самарянами, и воздерживается от пищи. Христос нередко прибегал к посту при решении важных проблем, но был противником формального поста.

 **От Матфея 9**

Пришли от Иоанна Иудеи,

Они вопрос Иисусу задают:

«Теперь постимся мы и фарисеи,

А те, кто здесь с Тобой, едят и пьют».

Иисус сказал: «Поститься те не могут,

Кого на брачный пир позвал жених,

Но будет пост; познают боль, тревогу,

Когда жених отнимется у них».

Апостолы потом часто прибегали к посту. **От Иудеев пять раз дано мне было по сорока [ударов] без одного; три раза меня били палками, однажды камнями побивали, три раза я терпел кораблекрушение, ночь и день пробыл во глубине [морской]; много раз [был] в путешествиях, в опасностях на реках, в опасностях от разбойников, в опасностях от единоплеменников, в опасностях от язычников, в опасностях в городе, в опасностях в пустыне, в опасностях на море, в опасностях между лжебратиями, в труде и в изнурении, часто в бдении, в голоде и жажде, часто в посте, на стуже и в наготе. (2Кор.11:24-27)**

Терпя голод и жажду Павел ещё и постился. В то же время он предупреждал: **Итак, если вы со Христом умерли для стихий мира, то для чего вы, как живущие в мире, держитесь постановлений: "не прикасайся", "не вкушай", "не дотрагивайся" - что все истлевает от употребления, - по заповедям и учению человеческому? Это имеет только вид мудрости в самовольном служении, смиренномудрии и изнурении тела, в некотором небрежении о насыщении плоти. (Кол.2:20-23)**

Поэтому и нам следует избегать формальных постов, но не пренебрегать постом. Если у нас действительно есть серьёзные нужды, как свои, так и других, хорошо принести их Господу в молитве с постом. Пост, как правило, суточный. Есть люди больные, которым достаточно пропустить одну еду. Некоторые берут и трёхсуточный пост. Но в это время важно больше общаться с Господом, больше и чаще молиться, а не просто голодать. Может быть, что Господь напомнит вам какие-то согрешения. Ну, как же так! Я прошу об одном, а мне грехи припоминаются. Вспоминаются потому, что мешают исполнить вашу просьбу. Исповедайте их, очиститесь, и тогда ваша молитва усилится. Если безгрешный Иисус, уподобившись нам, постился, то и нам нужно смиряться. Иногда верующие прибегают к особенному посту как Даниил. **В эти дни я, Даниил, был в сетовании три седмицы дней. Вкусного хлеба я не ел; мясо и вино не входило в уста мои, и мастями я не умащал себя до исполнения трех седмиц дней. А в двадцать четвертый день первого месяца был я на берегу большой реки Тигра, (Дан.10:2-4)**

**Иисус уставал, хотел спать**

**Итак приходит Он в город Самарийский, называемый Сихарь, близ участка земли, данного Иаковом сыну своему Иосифу. Там был колодезь Иаковлев. Иисус, утрудившись от пути, сел у колодезя. Было около шестого часа. (Иоан.4:5,6)**

Интересно то, что Иисус устал больше чем ученики, которые пошли в город купить пищи. Но если бы Он пошёл с учениками, то не встретил бы Самарянку, и свидетельства в этом городе бы не было. А Бог даже усталость Иисуса обратил в славу! Мы тоже иногда устаём и просим, чтобы нас не трогали. Завалился на диван и отдыхаешь. А может быть Господь хочет и нашу усталость превратить в Свою славу? Стоит об этом подумать!

 **От Матфея 8**

И вот они от берега отплыли,

Иисус же на возглавии заснул.

Поднялась буря, волны лодку били

И ветер что есть сил навстречу дул.

Уже волнами лодку заливает,

И страх всех, бывших в лодке охватил.

«Учитель! Помоги нам, погибаем!»

Но Он тотчас же ветру запретил.

И волны стихли, ветер пыл умерил,

И Он спросил в наставшей тишине:

«Что ж вы так боязливы, маловеры?

Как до сих пор не верите вы Мне?»

Ученики же в страхе вопрошают:

«Кто Он такой? Кто силы дал Ему?

Кто это, что ветрам повелевает

И волны повинуются Ему?»

Рыбацкие лодки довольно большие и вместительные. В этой лодке было тринадцать человек, но её начало заливать водой. Так что шторм был нешуточный. И если Иисус в такой шторм спал, то представляете себе, как Он устал. Ученики будят Его и упрекают. Думаю, что Иисус был очень энергичным и неутомимым в глазах учеников, и мысль о том, что Он может сильно устать им даже в голову не приходила. Но и здесь Иисус явил Свою силу и славу. При этом не было никакой «раскачки». Встал и запретил!

Воплотился Бог, стал человеком,

Жил здесь в мире Он, как я и ты.

Детство под родительской опекой,

Возрастал у всех людей в любви.

Так же, как и мы нуждался в пище,

Жаждал в знойный день и пить просил.

Как и мы, нуждался Он в жилище,

Как и мы, скорбел и слезы лил.

Уставал Он так, что спал при буре,

Возвещая истину сердцам.

Жил без выходных, сплошные будни –

Он Себя всецело отдал нам!

Всё Он претерпел, что мы здесь терпим,

Претерпел и более того.

Потому и может Он, поверьте,

В мире всех понять до одного.

Не стыдитесь Господу открыться

И открыть все немощи свои.

Он поможет, сил даст укрепиться.

Был Он человеком, как и мы.

Марина Шрейнер

Однажды Павла побили камнями, но ученики нашли в нём признаки жизни, на носилках принесли его в какой-то дом и полгода отхаживали. С нами так бы и было, а что с Павлом?

 **Деяния 14**

А из Антиохии Иудеи,

И также из Иконии пришли

И говорили: «Лживые идеи

Сюда смутьяны эти принесли».

Народ же против Павла возбудили

И сообща напали на него.

Схватив его, каменьями побили,

Потом за город вынесли его.

Когда ученики вокруг собрались,

Он встал и с ними в город тот пришёл.

Но больше там они не оставались,

С Варнавою он в Дервию ушёл.

**Вы сами знаете, братия, о нашем входе к вам, что он был не бездейственный; но, прежде пострадав и быв поруганы в Филиппах, как вы знаете, мы дерзнули в Боге нашем проповедать вам благовестие Божие с великим подвигом. (1Фесс.2:1,2)**

Избитые Апостолы пели в темнице. Когда же темничный страж покаялся, они не смотрели на своё состояние, но крестили стража и его домашних. А как это было практически? Нужно было пойти к нему домой и проповедать спасение его близким. Потом надо было пойти к реке, чтобы их крестить. Вы пробовали с серьёзными ранами на теле заходить в воду? Не думаю, что это приятно, но Апостолы крестили не только стража, но и домашних его. А потом страж захотел устроить праздник по этому поводу и Апостолы вернулись в его дом, а из дома пошли опять в темницу. А потом начальники попросили их удалиться из этого места. Вот что значит поруганные в Филиппах.

Мы можем сильно сосредоточиться на своих недомоганиях и усталости и начать жалеть себя, но тогда Господь не будет использовать нас для служения и не явит на нас Свою славу. Поэтому повеление: отвергнись себя относится и к этой области нашей жизни. Под видом усталости или недомогания к нам может подкрасться и лень, но последствия от этого будут горьки.

 **Притчи 24**

Однажды проходил я мимо поля,

Что крапивою, тёрном заросло.

Хозяин же его был ленью болен,

И скудоумие к нему пришло.

Был у него посажен виноградник,

Он также не досматривал его,

И стал он всяких сорняков рассадник,

И рухнула ограда у него.

Я сердце обратил моё на это

И посмотрел, и получил урок:

«Немного ты поспишь во время лета,

Немного ты подремлешь, как сурок,

Немного полежишь, сложивши руки,

И бедность, словно тать, к тебе придёт.

В нужде переживать ты будешь муки,

 Она, как сильный воин, всё возьмёт».

 Но если мы хотим прославить Господа, то Он даст нам второе дыхание и удивительные силы для совершения Своих дел.

Он был как мы; хотел Он пить и кушать,

Хотел Он спать и уставать Он мог.

Кго же не желали люди слушать

И возмущались: «Ну какой Он Бог?»

И чудеса великих исцелений

Их чёрствые не трогали сердца,

И не внимали слову повелений,

Которые принёс Он от Отца.

Но не был Он греха и мира пленник,

Хоть братьям уподобился во всём.

Теперь же Он наш Царь, Первосвященник –

И милость, и спасенье только в Нём.

Он тело принял, чтобы в час страданья

Его за нас на древо вознести.

Он – вечный Бог, Он наше упованье,

И может от погибели спасти.

**Стойкость в искушениях**

 **От Матфея 4**

И тотчас Дух повёл Его в пустыню,

И сорок дней в посте Он пребывал.

Там сатана в надменности гордыни

Боролся с Ним, и сильно Он взалкал.

Но кто же он такой? Откуда взялся?

Был прежде херувимом сатана,

В раю он красотою отличался,

Над Ангелами власть ему дана.

В раю ходил он средь камней огнистых,

Был херувимом, чтобы осенять,

Но в плен попал он помыслов нечистых,

Навек утратил Божью благодать.

От красоты исполнился гордыни,

Подобным стать он Богу пожелал,

Противится Всевышнему доныне.

Итак, он видит, что Иисус взалкал,

И тут же с искушеньем приступает

И говорит Ему: «Ты Божий Сын,

Но хочешь кушать, смерть ведь наступает.

Вели хлебами стать каменьям сим».

Но Иисус в борении суровом

Ему сказал: «Жив будет человек

Не хлебом лишь одним, но всяким словом,

Что изрекает Бог из века в век».

Тогда Его лукавый поставляет

В святом Господнем храме на крыле

И говорит: «Писанье обещает,

Что будешь невредимым на земле.

Бросайся вниз! Ведь Ангелы готовы

Помочь, не приключится ничего!»

Иисус ему ответил Божьим словом:

«Не искушай ты Бога твоего».

Тогда лукавый взял Его на гору

И показал все царства в миг один,

Что посреди земли и что на море.

«Смотри! Над всем я этим господин!

Дана мне власть, кому хочу - даю я.

Вступи в союз и даже не клянись.

Тебе всю власть и царства отдаю я,

А ты же только, падши, поклонись».

«Прельстить Меня ты властью не пытайся,

Оставь Меня, лукавый враг души!

Написано: лишь Богу поклоняйся,

И Одному Ему лишь ты служи».

Ушёл лукавый в злобе и бессилье

И скрылся он до времени во тьму.

Тут Ангелы к Иисусу приступили

И радостно служили все Ему.

Дорогие читатели! А вы не задумывались над тем, почему Иисус поведён был для искушения от дьявола? Иисус должен был вступиться перед Богом за падшее человечество, быть безгрешным, чтобы спасти грешных, исполнить закон, чтобы искупить подзаконных, подвергнуться искушениям, чтобы помочь искушаемым. Но если первые люди не устояли в искушениях, то Иисус не только устоял, но и прогнал сатану. Искушения дьявола были в чём-то сходны, но Иисуса он искушал во много раз сильнее, чем Еву. Первое искушение было на основе пищи. Сатана побудил её есть плоды от дерева познания добра и зла. Не думаю, что Ева в это время была голодная, а Иисус сорок дней постился. Но Он не сделал из камней хлебы и устоял в искушении. Дьявол сказал жене, что ничего страшного с ней не случится, она не умрёт. Иисусу же он предлагал броситься вниз с крыла храма и тоже уверял, что ничего с Ним не должно случиться. Ева набросилась на плоды, а Иисус остался на месте. Первых людей сатана прельстил тем, что они будут как боги. Иисуса же он пытался прельстить властью. А разве он не знал, что Иисусу дана всякая власть ещё прежде создания мира? В чём же суть этого искушения? Дьявол как бы сказал: «Не нужно побеждать меня смертью на кресте. Я Тебе и так дам всю власть, но ты, падши, поклонись мне». Сатана хотел, чтобы Иисус как бы продал ему своё первородство. Христос же не только не согласился на это, но и пошёл на крест Голгофы. Дьявол ещё много раз искушал Иисуса, используя даже учеников и Петра. Но Иисус устоял во всех искушениях.

 **Притчи 20:9**

 ***Кто может сказать: "я очистил мое***

 ***сердце, я чист от греха моего?"***

Кто может так сказать: «Я непорочен,

Я прав, очистил сердце я своё.

Я в соблюденье заповедей точен

И чистый от греха я моего?».

Кто может так сказать, тот неспасённый,

Совсем не знает, что такое грех.

Он самоправедный, самовлюблённый,

Но в вере не познает он успех.

Но был Один, Который среди пира,

Что был перед страданьями Его,

Сказал ученикам: «Идёт князь мира,

 Во Мне же не имеет ничего».

И на кресте Христос был искушаем.

 **От Матфея 27**

Смотревшие, негодными словами

Злословили распятого Христа:

«О, Ты, в три дня что созидаешь храмы,

Спаси Себя, сойди же со креста!»

Первосвященники смеялись тоже,

Старейшинам народа говоря:

«Других спасал – Себя спасти не может.

Коль выдавал Себя Он за Царя,

Пускай сойдёт с креста и Бога славит,

Тогда мы все поверим, как один.

На Бога уповал, так пусть избавит

Его; ведь Он сказал: «Я Божий Сын».

Но Иисус не сошёл с креста, преодолев и это искушение, и теперь мы можем радоваться нашему спасению и прославлять нашего Господа за стойкость, проявленную Им во всех искушениях. **Посему Он должен был во всем уподобиться братиям, чтобы быть милостивым и верным первосвященником пред Богом, для умилостивления за грехи народа. Ибо, как Сам Он претерпел, быв искушен, то может и искушаемым помочь. (Евр.2:17,18)**

Не просто было на земле Иисусу

Среди греха и зла в сём мире жить,

Но претерпел Он разные искусы,

Чтоб слабым людям помощь предложить.

Был искушаем дьяволом в пустыне,

И голодом, и жаждою томим,

А нам принёс в великой благостыне

Жизнь вечную, чтоб были вместе с Ним.

Хоть тяжелы бывают испытанья,

Но на Иисуса пусть глаза глядят,

Пусть твёрдо будет наше упованье:

Есть Тот, Кто победил и смерть, и ад.

Испытываем страх мы и сомненье,

И, кажется, терпеть уже невмочь.

Иисус же отразил все искушенья

И может искушаемым помочь.

**Простота Иисуса**

 **От Иоанна 1**

И вот стоит с двумя учениками

У Иордана снова Иоанн

И говорит: «Мессия перед вами,

Вот, Агнец Божий явлен ныне вам».

Они пошли за Ним. Он, обратившись,

Спросил их: «Что вам нужно от Меня?»

«Ты где живёшь?» Ни мало не смутившись,

Зовёт их в дом и до исхода дня

Вещает им Благую весть спасенья.

Один из них был брат Петра – Андрей.

Пошёл он за Петром без промедленья,

Чтоб привести к Иисусу поскорей.

«Ты был Симон Ионин – будешь Кифа,

Что значит «камень», Он ему сказал.

Из Вифсаиды Он нашёл Филиппа

 И в Галилею всех с Собой позвал.

Я думаю, что рыбаки люди мускулистые, крепкого телосложения. А теперь представьте себе, что за вами увязались два здоровых мужика. Они догоняют вас и спрашивают: «Вы где живёте?» Непростая ситуация, не правда ли? А Иисус запросто приглашает их к Себе домой. Может быть кто-то из братьев, сестёр или близких хочет с нами пообщаться, а мы вспоминаем, что у нас дома не прибрано или посуда не помыта, или окна грязные. Может быть мы думаем, что сейчас нечем угостить человека и уклоняемся от того, чтобы пригласить его к себе домой. Приведём всё в порядок, тогда и пригласим. А, может быть, эта душа именно сейчас нуждалась в помощи, утешении, ободрении и ей нет никакого дела до наших полов, посуды и окон. Но момент упущен, а у нас простоты не хватило. Так что лучше стараться содержать дом в порядке, чтобы нас такие вещи не смущали.

Люди чувствовали простоту Иисуса и потому обращались к Нему просто. **Когда же сошел Он с горы, за Ним последовало множество народа. И вот подошел прокаженный и, кланяясь Ему, сказал: Господи! если хочешь, можешь меня очистить. Иисус, простерши руку, коснулся его и сказал: хочу, очистись. И он тотчас очистился от проказы. (Матф.8:1-3)**

Люди обращались к Иисусу просто, но не запросто. В простоте душевной они даже как бы указывали Господу, что нужно делать. **И вот, приходит один из начальников синагоги, по имени Иаир, и, увидев Его, падает к ногам Его и усильно просит Его, говоря: дочь моя при смерти; приди и возложи на нее руки, чтобы она выздоровела и осталась жива. (Мар.5:22,23)**

Но мы видим, что Иисус, видя их горести, был очень снисходительным. Как хорошо, что и мы можем просто принести в молитве любую нужду к ногам Иисуса! Люди мира сего удивляются тому, что у нас такой простой способ общения с Господом. Иисус потому и не имел ни вида, ни величия, чтобы стать простым и доступным для всех.

Чтобы иметь полноценное общение с нашим Господом, а также друг с другом, нам нужно быть простыми, уметь учиться и принимать советы.

 **Притчи 1**

В Израиле царя Господь поставил

От семени Давида. Соломон

Нам притчи в назидание оставил,

Премудростью от Бога наделён,

Чтоб мудрость познавать и наставленье

И изреченья разума понять,

Благоразумным быть в своём хожденье,

Закон суда и правды познавать;

Чтоб рассудительность, а также знанье

Дать юноше, смышленость дать простым.

Послушает то мудрый со вниманьем,

Умножится познанье Бога им.

Найдёт разумный мудрые советы,

Дабы загадки мудрых разуметь,

В замысловатой притче он ответы

Найдёт, чтоб мудро поступать уметь.

Господень страх есть мудрости начало,

От зла тебя он может уберечь.

А к глупым сколько б мудрость не взывала –

Они её лишь презирают речь.

А те, которые обращались к Иисусу с лукавством и хитростью, уходили ни с чем.

 **От Матфея 22**

Тогда собрались вместе фарисеи

И совещались, как бы уловить

Иисуса в слове, чтобы поскорее

Предать Его на суд и умертвить.

Учеников своих к Нему послали,

Иродиане также были там,

И через них Иисуса вопрошали:

«Давать ли подать кесарю всем нам?

Мы знаем, что путям Ты учишь Божьим И справедливо дело разбирать,

Что Ты на лица не взираешь тоже,

Чтоб только человекам угождать.

Пошли, Учитель, в этом разуменье;

Нам подать позволительно давать?»

Иисус сказал, их зная помышленья:

«Не стыдно ли Меня вам искушать?

Теперь же принесите Мне монету,

Которой подать вы платить должны».

Они пошли исполнить просьбу эту,

Динарий Иисусу принесли.

«Так чья там надпись, чьё изображенье?» -

Иисус спросил, динарий рассмотрев.

«Всё кесарево» - говорят в смущенье.

Тогда Иисус сказал, на них воззрев:

«Вы кесарево кесарю давайте,

А Божье Богу отдавать должно.

Меня лукавством вы не уловляйте».

 И отошли, оставивши Его.

Мы знаем, что у Апостола Павла осложнились отношения с церковью в Коринфе. Поэтому Павел беспокоится о них. **Но боюсь, чтобы, как змий хитростью своею прельстил Еву, так и ваши умы не повредились, [уклонившись] от простоты во Христе. (2Кор.11:3)**

Сатана хочет сбить людей с толку, но простотой этого не добьёшься. Поэтому он всё усложняет, запутывает, покрывает туманом всяческих недомолвок. Какую же мы должны иметь простоту? Прежде всего, иы должны иметь такую же простоту веры, как дети. Они ещё не способны рассуждать, сопоставлять, делать логические умозаключения. Они просто верят словам родителей.

 **От Матфея 18**

«Кто в Царствии Небесном большим будет?»

Ученики спросили как-то раз.

Иисус сказал: «Кто слово не забудет,

Которое Я вам скажу сейчас.

Вот бегает ребёнок между нами

С доверчивой и радостной душой.

Кто умалиться сможет между вами,

Тот будет в Царстве Божием большой.

Вот вам дитя. В нём нет ещё коварства,

Оно ещё не знает грех и гнёт.

Кто, как дитя, воспримет Божье Царство,

 Тот с чистою душой в него войдёт.

Если мы веруем, что Бог есть и, хотя бы, трепещем, то хорошо делаем. Но верим ли мы тому, что Бог говорит нам через Библию? Если нет – то мы неуправляемы, как лошак несмысленный, и никаких отношений с Богом и с Христом у нас не будет. Если же мы мудрствуем сверх написанного, то уклоняемся от простоты.

От рождения сердце человека лукаво и крайне испорчено. Но у христианина должна произойти перемена сердца.

 **Деяния 2**

В тот день же к Церкви присоединились,

И около трёх тысяч было их,

В молитвах и в общенье находились,

В учении Апостолов святых.

Там совершали хлебопреломленье,

И страх тогда на всякой был душе.

И множество чудес там и знамений

Свершалось чрез Апостолов уже.

А многие именье продавали;

Всё общее хотелось им иметь.

Тогда по нуждам каждому давали,

Чтоб вместе славить Бога, Богу петь.

Единодушно в храме пребывали

И смело возвещали о Христе,

А хлеб же по домам все преломляли

В веселии и сердца простоте.

В любви же у народа находились

Ученики и он их восхвалял.

Господь же каждый день являл им милость,

Спасаемых Он к Церкви прилагал.

В отношениях друг с другом мы должны быть простыми и бесхитростными. Всякая ложь, клевета, подозрительность, лицеприятие и лицемерие да будут удалены от нас. А как строить отношения с людьми мира сего? **Вот, Я посылаю вас, как овец среди волков: итак будьте мудры, как змии, и просты, как голуби. (Матф.10:16)**

Как совместить эти понятия: мудрость и простота? Что значит это выражение? Мы часто приписываем животным какие-то свойства. Лиса хитрая, волк злой, коза задиристая, сорока сплетница. А на Востоке змею принято считать мудрой. Поэтому Иисус и прибегает к этому сравнению. Голубь же действительно простая и бесхитростная птица. А Павел уточняет, где мы должны быть мудры, а где просты.

**Ваша покорность [вере] всем известна; посему я радуюсь за вас, но желаю, чтобы вы были мудры на добро и просты на зло. (Рим.16:19)**

**Премудрость Иисуса**

**Посмотрите, братия, кто вы, призванные: не много [из вас] мудрых по плоти, не много сильных, не много благородных; но Бог избрал немудрое мира, чтобы посрамить мудрых, и немощное мира избрал Бог, чтобы посрамить сильное; и незнатное мира и уничиженное и ничего не значащее избрал Бог, чтобы упразднить значащее, - для того, чтобы никакая плоть не хвалилась пред Богом.**

**От Него и вы во Христе Иисусе, Который сделался для нас премудростью от Бога, праведностью и освящением и искуплением, чтобы [было], как написано: хвалящийся хвались Господом. (1Кор.1:26-31)**

Слова и поступки Иисуса настолько мудры и глубоки, что христиане вот уже более двух тысяч лет питаются ими и видят в них пример для подражания. О пришествии и служении Иисуса есть много пророчеств. Вот одно из них из Книги притчей Соломоновых.

 **Притчи 1**

На улице премудрость возглашает

И возвышает глас на площадях,

И истину народу возвещает

В воротах и в собрания местах,

И говорит: «Доколе же, невежды,

Вы будете невежество любить?

Зачем на буйство возлагать надежды,

Чтоб буйством ваши души усладить?

Хотя глупцы и ненавидят знанье,

Но им слова мои я возвещу.

Я обличаю не для наказанья,

Но дух же мой на вас излить хочу.

Я звала, чтоб ко мне вы обратились,

Но вы же не послушались меня,

Вы не внимали мне, осуетились,

Хоть руки к вам и простирала я.

Но вы отвергли все мои советы,

А также обличения мои.

Вот ужасы придут на вас за это

И теснота во всех концах земли.

Я посмеюсь, когда постигнет ужас,

Порадуюсь, когда беда придёт.

Она не пощадит жены и мужа,

Она, как вихрь и буря, всё сметёт.

Тогда ко мне вы в страхе воззовёте,

Но я молений ваших не приму.

Вы взыщете меня, но не найдёте,

Вы свет отвергли, возлюбивши тьму.

За то, что страх Господень не избрали,

Возненавидев знание моё,

Советы, обличенье презирали,

Они от зла пожнут, посеяв зло.

Пусть от плодов путей своих вкушают,

Пусть станут пищей помыслы для них.

Упорство же невежд их убивает,

Беспечность же глупцов погубит их.

А тот, кто слушал все мои советы

И наставленья, что ему дала,

Тот будет жить спокойно в мире этом

И безопасно, не пугаясь зла».

Но я хочу показать вам премудрость Христа в том, что Он сделал после Своего вознесения к Отцу. Но прежде Он возвестил об этом ученикам и Петру.

 **От Матфея 16**

Вот как-то раз, когда Иисус молился

И были с Ним Апостолы Его,

Спаситель к ним с вопросом обратился:

«Меня здесь почитают за кого?»

«Одни за Иоанна почитают,

Другие же, что это Илия,

Иные за Иеремию считают».

«А вы как принимаете Меня?»

Симон же Пётр тогда Ему ответил:

«Ты Бога Сын живого, Ты – Христос».

«Блажен ты сын Ионин, ибо это

Прозрение тебе Сам Бог принёс.

Не плоть, не кровь тебе о том открыли,

Но Я скажу тебе, что будешь ты

Тем камнем, что в основу положили,

И Я уж вижу здания черты.

На камне Церковь Я создам живую.

Не одолеет ада темнота

Ту Церковь, а тебе ключи даю Я,

Откроешь ты небесные врата.

Ты возвестишь о вечной жизни хлебе

И на земле великое свершишь.

Что свяжешь – будет связано на небе,

Разрешено, что здесь ты разрешишь».

Поэтому, будучи членами Церкви Христовой, мы должны увидеть премудрость Иисуса в том, как она устроена и для чего предназначена. Я приведу текст из первого послания к Коринфянам и, для удобства чтения, буду вставлять в него пояснения.

**Ибо, как тело одно, но имеет многие члены, и все члены одного тела, хотя их и много, составляют одно тело, - так и Христос. Ибо все мы одним Духом крестились в одно тело, Иудеи или Еллины, рабы или свободные, и все напоены одним Духом. Тело же не из одного члена, но из многих.**

Как гармонично и слаженно действуют все члены в здоровом теле! Глаза видят, уши слышат, уста говорят. Они также принимают пищу и различают её вкус. Ноги ходят, руки что-то делают, а голова думает. Вы знаете о том, что голова думает? Некоторые не знают и потому она у них для украшения. Внутренние органы также действуют согласованно и обеспечивают нормальную жизнедеятельность организма. Если происходит какой-то сбой в их работе, то возникают болезни. Учёные до сих пор не познали премудрость Божию в устроении человеческого организма, иначе они победили бы все болезни. Нам же Бог открывает премудрость создания Церкви. Он хочет, чтобы Церковь жила как одно здоровое тело, состоящее из многих членов.

**Если нога скажет: я не принадлежу к телу, потому что я не рука, то неужели она потому не принадлежит к телу? И если ухо скажет: я не принадлежу к телу, потому что я не глаз, то неужели оно потому не принадлежит к телу? Если все тело глаз, то где слух? Если все слух, то где обоняние? Но Бог расположил члены, каждый в [составе] тела, как Ему было угодно. А если бы все были один член, то где [было бы] тело? Но теперь членов много, а тело одно.**

Если человек считает себя верующим в Иисуса Христа, но не является членом поместной церкви, то он нарушает принцип созидания церкви и поступает неразумно. Церковь, в которой нет членства, не является церковью Иисуса Христа. Церковь только с одним служителем также не соответствует евангельскому принципу. Члены же истинной церкви не только служат друг другу, но и заботятся друг о друге, считают себя братьями и сёстрами, близкими и нужными друг другу.

**Не может глаз сказать руке: ты мне не надобна; или также голова ногам: вы мне не нужны. Напротив, члены тела, которые кажутся слабейшими, гораздо нужнее, и которые нам кажутся менее благородными в теле, о тех более прилагаем попечения; и неблагообразные наши более благовидно покрываются, а благообразные наши не имеют [в том] нужды. Но Бог соразмерил тело, внушив о менее совершенном большее попечение, дабы не было разделения в теле, а все члены одинаково заботились друг о друге.**

**Посему, страдает ли один член, страдают с ним все члены; славится ли один член, с ним радуются все члены. И вы - тело Христово, а порознь - члены.**

Главная цель этого места Писания – показать единство, взаимосвязанность и взаимозависимость членов поместной церкви, поэтому не нужно здесь искать духовное значение глаза, руки или ноги, благообразных и неблагообразных членов.

**И иных Бог поставил в Церкви, во-первых, Апостолами, во-вторых, пророками, в-третьих, учителями; далее, [иным дал] силы [чудодейственные], также дары исцелений, вспоможения, управления, разные языки. Все ли Апостолы? Все ли пророки? Все ли учители? Все ли чудотворцы? Все ли имеют дары исцелений? Все ли говорят языками? Все ли истолкователи? Ревнуйте о дарах больших, и я покажу вам путь еще превосходнейший. (1Кор.12:12-31)**

В послании к Ефесянам Павел добавляет ещё Евангелистов и пастырей. Как нам это правильно понимать и применять в современных условиях? Слово Апостол означает посланник, посланный Богом. Мы придаём этому слову особенный смысл. Служение Апостолов действительно было уникально и неповторимо. Через них Господь Иисус создал Церковь, через них передал нам Своё учение. Через них мы имеем полный текст Нового Завета. Если кто-то называет себя апостолом или равноапостольным – это ересь.

Но в Церкви существуют братства. Даже в первой Церкви со временем появилось два братства. **И в знаменитых чем-либо, какими бы ни были они когда-либо, для меня нет ничего особенного: Бог не взирает на лице человека. И знаменитые не возложили на меня ничего более. Напротив того, увидев, что мне вверено благовестие для необрезанных, как Петру для обрезанных - ибо Содействовавший Петру в апостольстве у обрезанных содействовал и мне у язычников, - и, узнав о благодати, данной мне, Иаков и Кифа и Иоанн, почитаемые столпами, подали мне и Варнаве руку общения, чтобы нам [идти] к язычникам, а им к обрезанным, только чтобы мы помнили нищих, что и старался я исполнять в точности. (Гал.2:6-10)**

Как видим, Бог определил и руководителей этих братств. Слово евангелист сейчас трактуется не как написавший евангелие, а как миссионер. Миссионер – это человек, посланный создать церковь там, где её раньше не было, где не слышали Благой вести. Это слово понимают также как благовестник. Служение благовестника должно быть в каждой церкви. Пастыри сейчас называются пасторами или пресвитерами. Может быть один или несколько пресвитеров, если церковь большая, но один является главным.

Слово пророк сейчас понимается как проповедник. Церковь должна заботиться о том, чтобы были проповедующие Слово Божье. Учитель – это не просто проповедник, но тот, который постигает глубину учения Иисуса Христа и может передать её церкви. Учителей, как правило, рукополагают на служение. Они являются руководителями библейских курсов и школ. Также руководители молодёжи и детских групп должны иметь способность учить. Чудотворения, исцеления, говорение на иных языках в первой церкви были обычным делом, то есть, часто совершались, поэтому Павел говорит о них так просто. Мы также встречаем и служение дьякона, о котором здесь не упоминается.

Итак, премудрость Христова состоит в том, что в Церкви Его каждый может найти своё место и своё дело. Каждый может найти любовь и утешение и в то же время любить и ободрять братьев и сестёр. Каждый может принять помощь от церкви в трудные минуты и каждый может оказать посильную помощь нуждающемуся. Каждый может назидать и получать назидание. Главное же в том, что в Церкви мы познаём законы Царства Божьего и учимся жить по ним. В Церкви мы приготовляемся к жизни на небесах, через Церковь Иисус призывает грешников, Церковь есть столп и утверждение истины.

**Мы же, будучи [сынами] дня, да трезвимся, облекшись в броню веры и любви и в шлем надежды спасения, потому что Бог определил нас не на гнев, но к получению спасения через Господа нашего Иисуса Христа, умершего за нас, чтобы мы, бодрствуем ли, или спим, жили вместе с Ним. Посему увещавайте друг друга и назидайте один другого, как вы и делаете.**

**Просим же вас, братия, уважать трудящихся у вас, и предстоятелей ваших в Господе, и вразумляющих вас, и почитать их преимущественно с любовью за дело их; будьте в мире между собою. Умоляем также вас, братия, вразумляйте бесчинных, утешайте малодушных, поддерживайте слабых, будьте долготерпеливы ко всем.**

**Смотрите, чтобы кто кому не воздавал злом за зло; но всегда ищите добра и друг другу и всем. Всегда радуйтесь. Непрестанно молитесь. За все благодарите: ибо такова о вас воля Божия во Христе Иисусе. Духа не угашайте. Пророчества не уничижайте. Все испытывайте, хорошего держитесь. Удерживайтесь от всякого рода зла.**

**Сам же Бог мира да освятит вас во всей полноте, и ваш дух и душа и тело во всей целости да сохранится без порока в пришествие Господа нашего Иисуса Христа. Верен Призывающий вас, Который и сотворит [сие]. (1Фесс.5:8-24)**

**Прозорливость Иисуса**

Что такое прозорливость? Это предвидение события или ситуации, в которой человек может оказаться. Прозорливый человек может к этому подготовиться, принять мудрое решение, поступить благоразумно. Это также предвидение поведения или действий другого человека. Но ведь Иисус – Бог, Он и должен быть прозорливым! Зачем об этом говорить? Да для того, чтобы поверили, что Он действительно был Богом, находясь в человеческом теле. Мы говорим, что Иисус Бог, а иногда ведём себя так, как будто Он для нас не Бог. Давайте рассмотрим один эпизод из Евангелия от Луки, иллюстрирующий прозорливость Христа.

 **От Луки 9**

Иисус однажды вечером на лодке

С учениками отправлялся в путь.

Подходит книжник бодрою походкой,

Желает он к Учителю примкнуть

И говорит: «Учитель! Я без спора

Пойду вослед, куда б ты не пошёл».

Но Он сказал: «Живут лисицы в норах,

А птицы в гнёздах. Я же не нашёл,

Где голову Мне преклонить сегодня,

Трапезу Мне никто не предложил

Хотя бы ради имени Господня.

А ты исполнить сможешь, что решил?»

Другой сказал: «Позволь к отцу пойти мне,

Чтоб положить его в гробах отцов».

«Пусть мёртвые в печали и унынье

Своих и погребают мертвецов.

А ты иди за Мной!» Ещё и третий

К Учителю с нуждою подошёл:

«Я за Тобой готов идти, но прежде

Проститься бы я с близкими пошёл».

«Благонадёжным в Царстве быть старайся» -

Иисус ему на это отвечал.

«Коль взялся ты за плуг – не озирайся,

 Чтоб дух лукавый сердце не смущал».

Давайте посмотрим на первого человека. Этот некто был книжником, то есть, человеком учёным. Чем плохо иметь такого в своём окружении? Он восхищается Иисусом, называет Его Господом и желает всюду следовать за Ним. Крестить его и принять в члены церкви! Но Иисус видит в нём то, что он сам в себе не видит. Он не готов терпеть лишения и страдания. Также и богатый юноша не готов был расстаться со своим имением.

У второго человека очень серьёзная проблема. Похоронить отца в этом тексте не означает буквальные похороны, иначе Иисус оказался бы жестоким. Тут отца хоронят, а Он не пускает! Отец ещё живой, но его нужно досмотреть до смерти. У евреев это было обычным делом, а домов для престарелых тогда не было. Может быть, этот человек думал, что отец скоро умрёт, а он может ещё прожить лет пять. Этот человек уже является учеником Христа и поставлен на служение. А в его необращённом доме есть кому досмотреть отца. Потому Иисус ему так отвечает.

У третьего ученика есть хорошее желание. Он хочет проститься со своими домашними. Но Господь видит, что он ещё неустойчивый, а домашние могут отговаривать его, плакать, умолять. Влияние же домашних сильнее влияния на нас других людей, поэтому Иисус его серьёзно предупреждает.

Прозорливый человек в Библии часто называется благоразумным. **Благоразумный видит беду, и укрывается; а неопытные идут вперед, и наказываются. (Прит.22:3)**

Мы нередко знаем о предстоящих событиях в нашей жизни. У нас возникают какие-то намерения. Что же советует нам Иисус?

 **От Луки 14**

И кто из вас, желая башню строить,

Не сядет прежде, чтобы подсчитать,

Что он имеет, сколько будет стоить

Работа вся, с чего её начать?

Дабы, когда положит основанье

И не возможет дело совершить,

То будет он друзьям на посмеянье:

Вот начал – и не смог он завершить.

Вот царь вести войну с другим собрался

И десять тысяч войска у него.

Но царь другой пред ним не растерялся,

И двадцать тысяч войска у того.

Не соберёт ли царь тотчас совета,

Силён ли он тому противостать?

А может лучше в обстановке этой

Переговоры мирные начать?

Так всяк из вас хоть что-то да имеет,

Но если сожалеет он о том

И отрешиться от него не смеет –

Не может быть Моим учеником.

Сейчас немало верующих хотят улучшить своё материальное положение, что-то купить, что-то построить. Они берут лист бумаги, всё рассчитывают и, вроде бы неплохо получается. Они находят хорошо оплачиваемую работу или выезжают на заработки в другие страны, и тоже получается. Вот прозорливые люди! Всё рассчитали и всё получилось. Вот только в церковь они не вернулись. И не осознают такие люди, как они просчитались! Такая «прозорливость» была ещё во времена Апостолов, но в Писании она осуждается. **Теперь послушайте вы, говорящие: "сегодня или завтра отправимся в такой-то город, и проживем там один год, и будем торговать и получать прибыль"; вы, которые не знаете, что случится завтра: ибо что такое жизнь ваша? пар, являющийся на малое время, а потом исчезающий. Вместо того, чтобы вам говорить: "если угодно будет Господу и живы будем, то сделаем то или другое", - вы, по своей надменности, тщеславитесь: всякое такое тщеславие есть зло. Итак, кто разумеет делать добро и не делает, тому грех. (Иак.4:13-17)**

Если же мы делаем дело Господне, то тщательная подготовка и планирование нам необходимы. Господь, видя наше желание и усердие, будет на нашей стороне и даст мудрость и необходимые силы для этого дела. Если церковь желает благовествовать, то она вступает в открытую войну с дьяволом и его слугами. И здесь необходимы совещания, обмен опытом с теми, кто уже благовествует, единомыслие, осознание важности этой задачи для данной церкви в данное время. Необходимы также молитва и пост. Если этого не будет, то и успеха в благовестии не будет. **Человек мудрый силен, и человек разумный укрепляет силу свою. Поэтому с обдуманностью веди войну твою, и успех [будет] при множестве совещаний. (Прит.24:5,6)**

Прозорливость нужна и при душепопечении. При этом Сам Бог даёт ведение служителю, кто перед ним: не возрождённый, не желающий простить, имеющий запинающий грех или оккультную связанность, одержимый. Прозорливость нужна и при воспитании детей. Видя их способности и наклонности, родители могут их правильно сориентировать для будущей жизни, будущей профессии, и уберечь от зла, пресекая дурные наклонности детей. Давид в этом деле не имел прозорливости, за что жестоко пострадал. Детей нужно также готовить к будущей семейной жизни. Для этого нужно так организовать уклад жизни в наших семьях, чтобы детям было чему научиться, чему подражать, что уметь. Они должны увидеть преимущества семейной жизни перед приманками разгульной жизни этого мира. И здесь родителям нужна прозорливость, дальновидность.

**Возмущение, гнев**

**Мария же, придя туда, где был Иисус, и увидев Его, пала к ногам Его и сказала Ему: Господи! если бы Ты был здесь, не умер бы брат мой. Иисус, когда увидел ее плачущую и пришедших с нею Иудеев плачущих, Сам восскорбел духом и возмутился (Иоан.11:32,33)**

**Сказав это, Иисус возмутился духом, и засвидетельствовал, и сказал: истинно, истинно говорю вам, что один из вас предаст Меня. (Иоан.13:21)**

Возмущение означает потерю спокойствия, когда внутренние чувства выплёскиваются наружу. В первом случае Христос выразил Свою жалость к людям и скорбь о том, что многие предпочитают смерть жизни вечной. Во втором случае Господь выразил Своё негодование. **Даже человек мирный со мною, на которого я полагался, который ел хлеб мой, поднял на меня пяту. (Пс.40:10)**

**Ибо не враг поносит меня, - это я перенес бы; не ненавистник мой величается надо мною, - от него я укрылся бы; но ты, который был для меня то же, что я, друг мой и близкий мой, с которым мы разделяли искренние беседы и ходили вместе в дом Божий. (Пс.54:13-15)**

Но Иисус удерживается от каких-либо действий и отпускает Иуду Искариота.

 **От Матфея 12**

Вошёл Он в день субботний в синагогу.

Его спросили, чтобы обвинить:

«Должно ли нам повиноваться Богу,

И можно ль в день субботний исцелить?»

Все от Него ответа ожидали,

А был там человек с сухой рукой.

Иисус же знал, что злое замышляли

И потому им дал ответ такой:

«Вот человек одну овцу имеет;

Когда в субботу в яму упадёт,

Он вытащит её и пожалеет,

Тогда овечка та не пропадёт.

Коль для животных вы добро творите,

То как для человека не творить,

И в день субботний, сами рассудите,

Спасти ли душу или погубить?»

Взглянул Он с гневом, а на сердце мука;

Об их ожесточении скорбел,

Тому же, кто имел сухую руку,

Он на средину выйти повелел.

Тот вышел и Христа услышал слово:

«Теперь вперёд ты руку протяни».

Он протянул – и вот рука здорова!

Но ярости исполнились они

И, вышедши, имели совещанье

О том, чтобы Иисуса погубить.

Но Иисус, узнав об их желанье,

 Не захотел на этом месте быть.

А в этом случае Иисус даже гневается! Но одно дело – иметь чувства, а другое – поступать или не поступать соответственно этим чувствам. Некоторые думают, что если Бог есть любовь, то гнев и возмущение Ему не присущи. Потому и у Иисуса их не должно быть. Но это не так! Бог неоднократно гневался на Израиль, высказывал ему Своё негодование через пророков и наказывал его. Об отношении к Иисусу, Сыну Своему, Бог послал нам совершенно недвусмысленное предупреждение.

 **Паслом 2**

**Псалом Давида**

Зачем шумят, волнуются народы,

Пустое замышляют племена?

Цари и люди княжеского рода

Восстали ныне, злобою горя,

И вместе против Господа советы

Составили: «Расторгнем узы их

И свергнем бремена. Его заветы

Нам не нужны, нам нет спасенья в них!

Помазанника Божья презираем

И иго мы Его не признаём!»

Но Бог ведь не бывает поругаем,

На небесах им посмеётся Он.

Тогда во гневе скажет нечестивым,

Их яростью в смятенье приведёт,

Всевышний поругается строптивым

И слово правды грешным изречёт:

«Помазал вам Царя Я над Сионом,

Над той горой священною Моей.

Велик Он будет, сядет Он на троне,

Он Господин господ и Царь царей.

Ты Сын Мой – вот Моё определенье,

Родил Тебя Я ныне для суда.

Проси, в Тебе Моё благоволенье,

Пределы всей земли Тебе отдам.

Наследие Ты вечное добудешь,

В народах суд и правду утвердишь,

Жезлом железным поражать их будешь,

Как глиняный сосуд, их сокрушишь.

Итак, цари земные, вразумитесь,

И научитесь, судьи всей земли,

Служить со страхом Господу стремитесь,

Чтоб радоваться с трепетом могли.

Почтите Сына, чтоб не развратиться

И не погибнуть вам в путях своих.

Вот гнев Его уж скоро возгорится;

Тогда не устоите вы на них.

Блаженны все, кто уповает ныне

На Сына и опору видит в Нём».

Узнайте же и вы о Божьем Сыне;

 Спасение дарует только Он.

А почему Бог гневается на людей? Потому что они от рождения грешники. Иисус же спасает не только от грехов, но и от гнева Божьего. Поэтому и мы должны осознавать, кем мы были и кем мы стали, чтобы по достоинству оценить спасение Христово. **И вас, мертвых по преступлениям и грехам вашим, в которых вы некогда жили, по обычаю мира сего, по [воле] князя, господствующего в воздухе, духа, действующего ныне в сынах противления, между которыми и мы все жили некогда по нашим плотским похотям, исполняя желания плоти и помыслов, и были по природе чадами гнева, как и прочие, Бог, богатый милостью, по Своей великой любви, которою возлюбил нас, и нас, мертвых по преступлениям, оживотворил со Христом, - благодатью вы спасены, - и воскресил с Ним, и посадил на небесах во Христе Иисусе, дабы явить в грядущих веках преизобильное богатство благодати Своей в благости к нам во Христе Иисусе.**

**Ибо благодатью вы спасены через веру, и сие не от вас, Божий дар: не от дел, чтобы никто не хвалился. Ибо мы - Его творение, созданы во Христе Иисусе на добрые дела, которые Бог предназначил нам исполнять. (Еф.2:1-10)**

Живя на земле, Иисус помогал страждущим, исцелял больных, утешал нуждающихся, жалел немощных, но никого не наказал и никого не погубил. В этом мы должны уподобиться Христу и владеть своими чувствами, не давая воли недобрым чувствам. **Но вы не так познали Христа; потому что вы слышали о Нем и в Нем научились, - так как истина во Иисусе, - отложить прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях, а обновиться духом ума вашего и облечься в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины.**

**Посему, отвергнув ложь, говорите истину каждый ближнему своему, потому что мы члены друг другу. Гневаясь, не согрешайте: солнце да не зайдет во гневе вашем; и не давайте места диаволу. Кто крал, вперед не кради, а лучше трудись, делая своими руками полезное, чтобы было из чего уделять нуждающемуся. Никакое гнилое слово да не исходит из уст ваших, а только доброе для назидания в вере, дабы оно доставляло благодать слушающим. И не оскорбляйте Святого Духа Божия, Которым вы запечатлены в день искупления. Всякое раздражение и ярость, и гнев, и крик, и злоречие со всякою злобою да будут удалены от вас; но будьте друг ко другу добры, сострадательны, прощайте друг друга, как и Бог во Христе простил вас. (Еф.4:20-32)**

Снятие печатей означает эпоху судов Божьих и гнева Божия, а закончится она чашами ярости Божьей. А гневается ли Бог на нас? Есть много мест в Новом завете со словом если. Если мы Его не слушаемся, Словом Его пренебрегаем, в служении небрежны или вообще не служим Ему, обидчивы, непримирительны, не способные прощать, то можно не сомневаться в том, что Бог на нас гневается. **Итак, братия, имея дерзновение входить во святилище посредством Крови Иисуса Христа, путем новым и живым, который Он вновь открыл нам через завесу, то есть плоть Свою, и [имея] великого Священника над домом Божиим, да приступаем с искренним сердцем, с полною верою, кроплением очистив сердца от порочной совести, и омыв тело водою чистою, будем держаться исповедания упования неуклонно, ибо верен Обещавший. Будем внимательны друг ко другу, поощряя к любви и добрым делам. Не будем оставлять собрания своего, как есть у некоторых обычай; но будем увещевать [друг друга], и тем более, чем более усматриваете приближение дня оного.**

**Ибо если мы, получив познание истины, произвольно грешим, то не остается более жертвы за грехи, но некое страшное ожидание суда и ярость огня, готового пожрать противников. [Если] отвергшийся закона Моисеева, при двух или трех свидетелях, без милосердия [наказывается] смертью, то сколь тягчайшему, думаете, наказанию повинен будет тот, кто попирает Сына Божия и не почитает за святыню Кровь завета, которою освящен, и Духа благодати оскорбляет? Мы знаем Того, Кто сказал: у Меня отмщение, Я воздам, говорит Господь. И еще: Господь будет судить народ Свой. Страшно впасть в руки Бога живого! (Евр.10:19-31)**

**Независимость Иисуса**

**И когда Он был в Иерусалиме на празднике Пасхи, то многие, видя чудеса, которые Он творил, уверовали во имя Его. Но Сам Иисус не вверял Себя им, потому что знал всех и не имел нужды, чтобы кто засвидетельствовал о человеке, ибо Сам знал, что в человеке. (Иоан.2:23-25)**

Полной независимости в этом мире не бывает. Мы всегда от чего-то или от кого-то зависим. Я могу устраивать свою жизнь и быт в зависимости от моего финансового состояния. От состояния здоровья зависит, где человек может работать, а где не может. В семье все также зависят друг от друга. Мы часто попадаем в зависимость от обстоятельств. Иисус целиком и полностью зависел от пославшего Его Отца. Он не раз об этом говорил, этого хотел, этим жил. От Христа зависела дальнейшая судьба всего мира.

 **От Иоанна 16**

К Пославшему Меня теперь иду Я,

Никто же не спросил: «Куда идёшь?»

Но от того, что это говорю Я,

Печаль пронзает сердце, словно нож.

Но истину, друзья Мои, скажу Я:

Для вас же лучше, чтобы Я пошёл.

И если дело Божье не свершу Я,

Того не будет, чтобы Дух пришёл.

А если же пойду, то Утешитель,

Дух истины, на землю снизойдёт.

Он будет грозный мира Обличитель,

А в вашем сердце Он покой найдёт.

Сей Дух, придя на землю, миру скажет

О правде, о грехе и о суде.

На грех неверья в Сына Он укажет,

О правде сей расскажет Он везде,

Что Я иду к Отцу, и не увидит

Меня сей мир греховный, также вы.

И о суде Он скажет, ибо видит,

Что ныне осуждён князь мира тьмы.

Но Сам Иисус не зависел ни от людей, ни от учеников, ни от обстоятельств. Бывает, что мы кому-то вверяемся, открываем ему сокровенные чувства, отношение к другим людям, свои намерения. Но при этом мы можем попасть в зависимость от этого человека, который может взять власть над нами или даже употребить наше доверие нам же во зло. Мы ведь не знаем, что в человеке, а Иисус знал и потому не вверял Себя людям.

 **От Иоанна 6**

Они опять пришли в недоуменье:

«Как может дать Он есть нам Плоть Свою?

И это что за новое ученье?»

Иисус ответил: «Я вам говорю,

Что если Сына Плоти не вкусите,

Не будете вы пить Моей Крови,

То жизни вы в себе и не ищите,

Не будет в вас и Божией любви.

Мою ядущий Плоть во Мне пребудет,

Мою пиющий Кровь во Мне живёт.

Как Я живу Отцом, так жив он будет

И в день последний в Царствие войдёт.

Я хлеб живой; отцы, хоть ели манну,

Но умерли, ядущий же Меня,

Познает радость жизни непрестанной,

В любви пребудет вечного Отца».

Се говорил, уча в Капернауме,

И многие его ученики

В себе сказали: «Как об этом думать?

Не странные слова ли слышим мы?»

И многие словами соблазнились.

Иисус же им на это говорил:

«Что будет, раз об этом вы смутились,

Коль Я пойду туда, где прежде был?

Скажу вам: плоть не пользует нимало,

Но дух животворит. Мои слова

Суть дух и жизнь. Я истину сказал вам,

Но есть и среди вас неверья тьма».

Как Божий Сын, Он ведал от начала,

Кто есть неверный, кто Его предаст.

«Ко Мне вы – Иисус тогда сказал им -

Не можете прийти, коль Бог не даст».

И многие тогда, Его оставив,

Решили к прежней жизни отойти.

Двенадцати Иисус вопрос поставил:

«Скажите, не хотите ль вы уйти?»

Но Пётр сказал: «Господь, к кому идти мне?

Ты Бога Сын живого, Ты Христос,

Имеешь Ты глаголы вечной жизни,

Спасенье Ты Израилю принёс».

Иисус ему ответил: «Не двенадцать

Избрал ли Я? Но дьявол среди вас».

Он знал того, кто будет торговаться,

Его первосвященникам предаст.

Такое славное чудо умножения хлебов так печально заканчивается. Многие ученики уходят от Иисуса. Казалось бы, всё рушится! Может быть не нужно было говорить о Плоти и Крови? Может быть нужно было собрать учеников отдельно и попытаться всё им объяснить? А Иисус ещё и Апостолам говорит: «Не хотите ли и вы отойти?» Но Иисус знает, что служение Его будет продолжаться, поэтому ни от кого не зависит. А для многих учеником это было испытанием, которое они не выдержали. Господь не зависит и от нас. Если мы Его не слушаемся и не выдерживаем испытаний, то всё, что Он определил, состоится, а мы в Царство Божье не войдём.

**В тот день пришли некоторые из фарисеев и говорили Ему: выйди и удались отсюда, ибо Ирод хочет убить Тебя. И сказал им: пойдите, скажите этой лисице: се, изгоняю бесов и совершаю исцеления сегодня и завтра, и в третий [день] кончу; а впрочем, Мне должно ходить сегодня, завтра и в последующий день, потому что не бывает, чтобы пророк погиб вне Иерусалима. (Лук.13:31-33)**

Иисус учитывал обстоятельства, удалялся, чтобы не накалять обстановку, но не зависел от них, потому что управлял ими.

 **От Иоанна 11**

Иисус любил и Марфу, и Марию,

И Лазаря. Но вот о деле том

Два дня ученикам не говорил Он,

Потом сказал: «Теперь туда пойдём».

А место это было в Иудее.

И говорят Апостолы тогда:

«Тебя убить хотели Иудеи,

Равви, зачем опять идёшь туда?»

Иисус же им сказал: «Иль не двенадцать

Часов во дне? Кто видит мира свет

И ходит днём, не будет спотыкаться,

А с тем, кто ходит ночью, света нет,

И ходит он в потёмках, спотыкаясь».

Потом сказал им: «Лазарь, друг наш, спит,

Итак, пойдём! Ведь Я намереваюсь

От сна его пред вами разбудить».

Тогда ученики Его сказали:

«Проснётся, Лазарь, наберётся сил,

Здоровым будет» - но не понимали,

Что Иисус о смерти говорил.

Тогда сказал им прямо: «Умер Лазарь.

Я радуюсь за вас, что не был там,

Но чтобы вы, увидев это глазом,

Поверили бы всем Моим словам».

Тогда Фома, который назывался

Иначе Близнецом, сказал: «Пойдём

Туда, куда Учитель наш собрался,

 И там мы вместе с Лазарем умрём».

Ученики боятся идти в Иудею, а Иисус знает, что ничто не сможет Ему помешать воскресить Лазаря.

Иисус не зависел также от мнения родственников.

 **От Иоанна 7**

Когда же праздник кущей приближался,

Иисусу стали братья говорить:

«Коль Ты дела творить такие взялся,

То миру должен Ты Себя явить.

И вот, кто чудеса творить умеет,

Тот сам известным делает себя.

Теперь иди обратно в Иудею,

Чтоб видели и там Твои дела».

Не веровали и не понимали

Иисуса братья. Он же им сказал:

«Те времена ещё не наступали

И предречённый час тот не настал.

Для вас всегда есть время. Ненавидеть

Вас этот мир не может потому,

Что в вас он противления не видит,

А Я же правду говорю ему.

Что злы его дела, что нет в нём света,

Не знает Бога, любит больше тьму.

Меня же ненавидит мир за это.

Теперь на этот праздник не пойду,

А вы же посетите этот праздник».

Они пошли, а Он остался там.

А в Иудее много толков разных

О Нём распространялось по местам.

Мы можем зависеть от мнения людей, от того, что они о нас думают, как на нас смотрят, что о нас говорят. Мы можем осознанно или неосознанно подстраиваться под их мнение, пытаясь представить им себя лучше, чем мы есть на самом деле. Иисус же не зависел ни от хорошего мнения людей о Нём, ни от плохого, но всегда возвещал им истину. **Между фарисеями был некто, именем Никодим, [один] из начальников Иудейских. Он пришел к Иисусу ночью и сказал Ему: Равви! мы знаем, что Ты учитель, пришедший от Бога; ибо таких чудес, какие Ты творишь, никто не может творить, если не будет с ним Бог. Иисус сказал ему в ответ: истинно, истинно говорю тебе, если кто не родится свыше, не может увидеть Царствия Божия. (Иоан.3:1-3)**

Какое правильное и хорошее мнение! Но Иисус этим не обольщается, а возвещает Никодиму суть спасения.

**Кто от Бога, тот слушает слова Божии. Вы потому не слушаете, что вы не от Бога. На это Иудеи отвечали и сказали Ему: не правду ли мы говорим, что Ты Самарянин и что бес в Тебе? Иисус отвечал: во Мне беса нет; но Я чту Отца Моего, а вы бесчестите Меня. Впрочем Я не ищу Моей славы: есть Ищущий и Судящий. Истинно, истинно говорю вам: кто соблюдет слово Мое, тот не увидит смерти вовек. (Иоан.8:47-51)**

А вот совершенно противоположное мнение! Да можно было бы обидеться на весь род человеческий, а Иисус совершает наше спасение.

Если мы поставим себя в полную зависимость от Иисуса Христа, то Он даст нам разумение о нашей зависимости от людей и обстоятельств и освободит от ненужной зависимости. Хоть мы об этом уже говорили, но ещё раз скажу: в Церкви мы однозначно зависимы друг от друга. **Итак я, узник в Господе, умоляю вас поступать достойно звания, в которое вы призваны, со всяким смиренномудрием и кротостью и долготерпением, снисходя друг ко другу любовью, стараясь сохранять единство духа в союзе мира. Одно тело и один дух, как вы и призваны к одной надежде вашего звания; один Господь, одна вера, одно крещение, один Бог и Отец всех, Который над всеми, и через всех, и во всех нас. Каждому же из нас дана благодать по мере дара Христова. Посему и сказано: восшед на высоту, пленил плен и дал дары человекам.**

**А "восшел" что означает, как не то, что Он и нисходил прежде в преисподние места земли? Нисшедший, Он же есть и восшедший превыше всех небес, дабы наполнить все.**

**И Он поставил одних Апостолами, других пророками, иных Евангелистами, иных пастырями и учителями, к совершению святых, на дело служения, для созидания Тела Христова, доколе все придем в единство веры и познания Сына Божия, в мужа совершенного, в меру полного возраста Христова; дабы мы не были более младенцами, колеблющимися и увлекающимися всяким ветром учения, по лукавству человеков, по хитрому искусству обольщения, но истинною любовью все возращали в Того, Который есть глава Христос, из Которого все тело, составляемое и совокупляемое посредством всяких взаимно скрепляющих связей, при действии в свою меру каждого члена, получает приращение для созидания самого себя в любви. (Еф.4:1-16)**

**Иисус осознавал, Кто Он есть**

Ну, это и так понятно, зачем об этом писать? Напомню, что эта книга называется Те же чувствования. Мы должны смотреть на Иисуса и смотреть на себя, соответствуем ли мы тому, что Бог в нас хочет видеть. На некоторых примерах я покажу вам, что мы не всегда осознаём, кто мы есть на самом деле. Но сперва поговорим об Иисусе, у Которого слово с делом не расходилось.

Иисус часто называл Себя Сыном Человеческим, но что это значит? На иврите это бен адам, то есть, сын Адама. Лука заканчивает родословие Иисуса Христа – Адамов, Божий. Адам, сотворённый из земли, потерял славу Божью. Иисус, сошедший с небес, пришёл, чтобы восстановить славу Божью в человеке. Но для этого Ему нужно было во всём уподобиться человеку и даже родиться как человек. Но все люди рождаются грешниками, значит и Христос должен родиться грешником? Но тогда Он не мог быть одновременно и Богом. Как же Бог решает эту проблему? Адам создан из праха, а у Евы уже другая природа. Она взята от мужа. Змею Бог говорит о семени жены, которое поразит его, а о муже не упоминается. Из этого можно сделать вывод, что грех переходит по наследству через семя мужчины. А если бы женщина зачала без участия мужчины? Именно это и произошло с Марией.

 **От Луки 1**

Был город Назарет, что в Галилее,

Там проживала девушка одна.

Иосифу из рода Иудеев

Она была тогда обручена.

Иосиф был из племени Давида.

Он плотник был и жизнь была проста.

Он не имел величия и вида.

Марией называлась Дева та.

В шестой же месяц обручённой Деве

Явился Ангел, чтобы ей сказать:

«Возрадуйся! Теперь зачнёшь во чреве.

Ты обрела у Бога благодать».

Мария же в смущенье вопрошает:

«Как это будет? Разуменья нет,

Ведь мужа я ещё совсем не знаю».

Но Ангел Гавриил ей дал ответ.

«Зачнёшь ты от Святого Духа ныне

И сила свыше посетит тебя.

Прославится в Своём Создатель Сыне,

Пошлёт Его, вас, грешных, возлюбя.

Величие Его во всей вселенной,

Престол Давида также даст Ему».

Сказала Дева в кротости смиренной:

«Да будет мне по слову твоему».

А Гавриил сказал: «Елисавета

У вас в родстве неплодною была,

Но посетил их свыше Ангел света,

Она теперь младенца зачала.

Таилась же до месяца шестого,

Но вот о том узнала вся родня.

Пусть знают все, что никакое слово

Не может быть бессильным у Творца».

Так появился на свет безгрешный Иисус. Но Он всегда осознавал и то, что Он Сын Божий.

 **От Луки 2**

Иосиф поселился в Назарете,

Имел он сыновей и дочерей.

Иисус же рос, как все другие дети,

И Бога почитал в семье Своей.

И каждый год весною отправлялись

На праздник Пасхи в Иерусалим,

Но как-то раз Иисуса потеряли.

Не знали, где же Отрок? Что же с Ним?

Дня через три нашли Иисуса в храме.

Он спрашивал: что, как и для чего?

Беседовал Он там с учителями,

И все дивились мудрости Его.

Мария плачет: «Что Ты сделал с нами?

Я Твоего поступка не пойму».

Иисус ответил: «Должно быть Мне в храме

Отцу принадлежащем Моему».

Двенадцать лет тогда Иисусу было,

И Он пошёл с родными в Назарет.

Мария же слова те не забыла

И сберегала в сердце много лет.

Иисус хотел, чтобы люди знали и верили, что Он Божий Сын. **Придя же в страны Кесарии Филипповой, Иисус спрашивал учеников Своих: за кого люди почитают Меня, Сына Человеческого? Они сказали: одни за Иоанна Крестителя, другие за Илию, а иные за Иеремию, или за одного из пророков. Он говорит им: а вы за кого почитаете Меня? Симон же Петр, отвечая, сказал: Ты - Христос, Сын Бога Живого. Тогда Иисус сказал ему в ответ: блажен ты, Симон, сын Ионин, потому что не плоть и кровь открыли тебе это, но Отец Мой, Сущий на небесах; и Я говорю тебе: ты - Петр, и на сем камне Я создам Церковь Мою, и врата ада не одолеют ее; и дам тебе ключи Царства Небесного: и что свяжешь на земле, то будет связано на небесах, и что разрешишь на земле, то будет разрешено на небесах. (Матф.16:13-19)**

Исцелённому слепорождённому Иисус также открылся, как Сын Божий. **Иисус, услышав, что выгнали его вон, и найдя его, сказал ему: ты веруешь ли в Сына Божия? Он отвечал и сказал: а кто Он, Господи, чтобы мне веровать в Него? Иисус сказал ему: и видел ты Его, и Он говорит с тобою. Он же сказал: верую, Господи! И поклонился Ему. (Иоан.9:35-38)**

Господь свидетельствовал об этом и Своим противникам. **Иисус отвечал им: не написано ли в законе вашем: Я сказал: вы боги? Если Он назвал богами тех, к которым было слово Божие, и не может нарушиться Писание, - Тому ли, Которого Отец освятил и послал в мир, вы говорите: богохульствуешь, потому что Я сказал: Я Сын Божий? (Иоан.10:34-36)**

Иисус неоднократно говорил о Себе, как о Спасителе мира, как о Пастыре добром. **Я есмь пастырь добрый; и знаю Моих, и Мои знают Меня. Как Отец знает Меня, [так] и Я знаю Отца; и жизнь Мою полагаю за овец. Есть у Меня и другие овцы, которые не сего двора, и тех надлежит Мне привести: и они услышат голос Мой, и будет одно стадо и один Пастырь. Потому любит Меня Отец, что Я отдаю жизнь Мою, чтобы опять принять ее. Никто не отнимает ее у Меня, но Я Сам отдаю ее. Имею власть отдать ее и власть имею опять принять ее. Сию заповедь получил Я от Отца Моего. (Иоан.10:14-18)**

В пророчествах об Иисусе говорится, что Он будет возвещать Евангелие, исцелять больных, творить чудеса, утешать сетующих. В Своей земной жизни Он в точности исполнил эти пророчества. Этим Он удостоверяет Иоанна Крестителя. **Иоанн же, услышав в темнице о делах Христовых, послал двоих из учеников своих сказать Ему: Ты ли Тот, Который должен придти, или ожидать нам другого? И сказал им Иисус в ответ: пойдите, скажите Иоанну, что слышите и видите: слепые прозревают и хромые ходят, прокаженные очищаются и глухие слышат, мертвые воскресают и нищие благовествуют; и блажен, кто не соблазнится о Мне. (Матф.11:2-6)**

Поэма жизни Господа Иисуса

Звучит, не замолкая, чрез века.

Любви Его потоки щедро льются,

Без края их святые берега.

Иисус сошел оставив славу неба,

Исполнить повеление Отца,

Учение принес о вечном Хлебе,

Живой Воде, что льется без конца.

Пришел Он указать к Творцу дорогу,

Очистить Кровью грешные сердца,

Пути направить к истинному Богу,

Чтоб нам прийти в обители Отца!

Учил Он нежно, к душам прикасаясь,

Без укоризны блудниц поднимал,

Любовь бальзамом в души проливалась,

Слепых, хромых и бедных исцелял.

Смотрел насквозь в израненные души,

Он понимал их слезы, боль и страх,

Спасать желая из «болотной гущи»,

От тяжести грехов, тянущих в ад!

Шел исцелять в любое время суток,

И бесов изгонял, и воскрешал,

Был к бедам Он невероятно чуток,

А зло и ненависть к Себе прощал.

Небесный дух Он нес животворящий,

В пути с такими много было встреч,

Кто жаждал цели жизни настоящей,

В ком вечным Гимном отозвалась Речь.

Он и сегодня Словом исцеляет,

Любви поэма льется без конца,

Она по-прежнему земле вещает

О бесконечной милости Творца!

Светлана Зайцева

Иисус всегда почитал Отца высшим Себя. **Вы слышали, что Я сказал вам: иду от вас и приду к вам. Если бы вы любили Меня, то возрадовались бы, что Я сказал: иду к Отцу; ибо Отец Мой более Меня. (Иоан.14:28)**

Апостол Павел открывает нам завершающий этап дела Иисуса Христа. **Но Христос воскрес из мертвых, первенец из умерших. Ибо, как смерть через человека, [так] через человека и воскресение мертвых. Как в Адаме все умирают, так во Христе все оживут, каждый в своем порядке: первенец Христос, потом Христовы, в пришествие Его.**

**А затем конец, когда Он предаст Царство Богу и Отцу, когда упразднит всякое начальство и всякую власть и силу. Ибо Ему надлежит царствовать, доколе низложит всех врагов под ноги Свои. Последний же враг истребится - смерть, потому что все покорил под ноги Его. Когда же сказано, что [Ему] все покорено, то ясно, что кроме Того, Который покорил Ему все. Когда же все покорит Ему, тогда и Сам Сын покорится Покорившему все Ему, да будет Бог все во всем. (1Кор.15:20-28)**

А кто Иисус в глазах Бога? Приведу только один пример из множества.

 **От Матфея 3**

Пришёл Иисус, а Иоанн дивился,

К крещению Его не допускал.

«Мне надобно, чтоб от Тебя крестился!»

Но Иисус на это так сказал:

«Оставь теперь! Нам надлежит исполнить

Всю правду, ты теперь Меня крести».

И вот на миг Его покрыли волны,

И вышел Он, чтоб Свой народ спасти.

Вот Дух Святой, как голубь, ниспустился

И на Него сошёл, и в тот же час,

Когда Отцу Он пламенно молился,

Услышал Иоанн державный глас:

«Се, Сын Мой! В Нём Моё благоволенье,

Возлюбленный, в Нём сила вас спасти».

Иисус Христос, когда вступил в служенье,

 Как полагали, лет был тридцати.

Люди же не всегда осознают, кто они есть, а, тем более, в глазах Бога. **Никакой слуга не может служить двум господам, ибо или одного будет ненавидеть, а другого любить, или одному станет усердствовать, а о другом нерадеть. Не можете служить Богу и маммоне. Слышали все это и фарисеи, которые были сребролюбивы, и они смеялись над Ним. Он сказал им: вы выказываете себя праведниками пред людьми, но Бог знает сердца ваши, ибо что высоко у людей, то мерзость пред Богом. (Лук.16:13-15)**

Фарисеи не только показывали себя праведными, но и думали, что они праведны и угодны Богу. А Иисус обличает их, особенно же в главе 23 Евангелия от Матфея.

А сейчас я приведу довольно большой эпизод из Писания о человеке, который также не знал, кто он есть на самом деле.

 **Деяния 8**

Филипп явился в Самарийский город

И смело проповедовал Христа.

И, слыша то, народ собрался скоро,

Знамения увидел, чудеса,

Которые Филипп творил пред ними.

Он бесов Божьим словом изгонял,

Молился над больными и хромыми,

Расслабленных он также исцелял.

Народ внимал ему единодушно

И радость там великая была,

И были слову Божию послушны,

И многие крестились там тогда.

В том городе муж некий находился,

Который перед этим волхвовал,

И чудесам его народ дивился

И их за силу Божью почитал.

В том городе он волхвовал немало,

Ему внимала вся окрестность та.

Но вот из уст Филиппа зазвучала

Благая весть об имени Христа,

О Царстве Божьем, о грехов прощенье,

Что будет после смерти, рай иль ад?

Симон же волхв поверил и крещенье

Он принял от Филиппа и был рад.

Потом он при Филиппе находился

И, видя исцеленья, чудеса,

Великой силе Божией дивился;

Тому дивилась и окрестность вся.

Услышавши о том, что Самаряне

Уверовали в Господа Христа,

Послали к ним Петра и Иоанна

Узнать о том Апостолы тогда.

Узнали, что хотя они крестились,

Но Дух Святой ещё на них не был,

И, возложивши руки, помолились,

Дабы помочь принять им Духа сил.

И видя, что чрез руковозложенье

На верующих сходит Дух Святой,

Симон принёс им деньги и прошенье,

Чтоб власть иметь над дивной силой той.

Чтобы и он, когда возложит руки,

Мог, как Апостол, Духа подавать.

Но Пётр сказал: «О, чадо адской муки!

Не понял ты, что значит благодать.

В погибель серебро твоё с тобою,

Ты дар хотел за деньги получить,

А Иисус, пожертвовав Собою,

Его нам хочет даром предложить.

Но ты же в этом жребий свой утратил

И сердцем перед Господом неправ.

Ты согрешил пред Божьей благодатью

И горькой жёлчью повреждён твой нрав,

И узы на тебе лежат неправды.

Итак, покайся ты в своём грехе,

И Богу помолись ты всякой правды,

И, может быть, отпустится тебе».

Тогда Симон просил их помолиться,

Чтоб не постигло бедствие его.

Боялся он: а вдруг сейчас случится

Всё то, что говорили про него.

Они же, проповедав с дерзновеньем,

Пошли обратно в Иерусалим

И, проходя Самарии селенья,

 Евангелие возвещали им.

Многие христиане могут считать себя спасёнными, будучи неспасёнными. Многие христиане одних течений видят неправду христиан других течений и называют их еретиками, а своей неправды не замечают. Если мы желаем видеть себя в истинном свете Божьем, то будем умолять Бога как Давид.

 **Псалом 18**

Укрепляет мне душу закон совершенный,

Что Господь на Синае народу послал,

Уповаю на верность Его откровений,

Через них Он премудрость простым даровал.

Повеления Господа праведны, святы,

Он веселие сердцу чрез них ниспослал.

Дивна заповедь Божья, мудра и светла ты,

Просвещаешь мне очи, чтоб истину знал.

Страх Господень - он чист и вовек пребывает,

Так же праведны, истинны Божьи суды.

Больше золота чистого дух их желает,

Слаще мёда и сота, и всякой еды.

В справедливых судах раб Твой видит охрану,

Тот награду получит, кто их соблюдёт.

Кто усмотрит погрешность и ближнего рану,

Что в холодном бездушье ему нанесёт?

Ты от тайных грехов соверши очищенье,

От умышленных также меня удержи,

Что б не был в их сетях, и тогда развращенье

Не коснётся ни плоти моей, ни души.

Буду я непорочен и чист пред Тобою,

Да угодны пусть будут, величат Тебя.

Помышления сердца и слава с хвалою,

 Избавитель Ты мой и твердыня моя!

А если мы не хотим жить согласно Писанию?

 **От Матфея 7**

Вы помощи в нужде от брата ждали,

Принёс вам мир, добро и радость он.

Так сами поступайте и тогда лишь

Исполните пророков и закон.

Входите не широкими вратами,

Чтоб не свернуть вам на пространный путь.

В погибель он ведёт, но перед вами

Лишь тесные врата и узкий путь.

Немногие тот узкий путь находят,

А многие к погибели идут.

Но узкий путь в жизнь вечную приводит,

А на широком жизни не найдут.

Придут к вам лжепророки; кривотолки

И пагубные ереси введут.

Как овцы внешне, а внутри, как волки,

И многим душам принесут беду.

С репейника ведь смоквы не срывают,

Не собирают с тёрна виноград,

Так мудрые их по плодам узнают,

И не войдут они в небесный град.

Но дерево бесплодное, худое

Пригодно только в пишу для огня.

Не всякий входит в Царство неземное,

Кто говорил «Господь» и звал Меня.

Вы скажете: «Мы ели пред Тобою,

И чудеса творили мы не раз».

Но Я скажу: «Вы не отвергли злое,

Идите от Меня, не знаю вас!»

Кто слушает слова сего ученья

И исполняет их, подобен он

Тому, кто в землю положил каменья,

На твёрдом основанье строил дом.

Вот грянула гроза, ветры подули

И воды разлились, а дом стоял.

Стихии те его не пошатнули,

И он людей от бури укрывал.

А неблагоразумный не старался

Фундамент прочный положить сперва,

Но на песке он строить дом пытался,

Не вслушивался в мудрых он слова.

И дождь пошёл, и буря налетела,

И воды разлились, и дом упал.

Всё поплыло, сломалось, улетело;

 Как будто там он вовсе не стоял.

Иисус и сейчас имеет власть и непременно исполнит Своё слово.

**Имеющий невесту**

 **От Иоанна 3**

И после тех событий в Иудее

Спаситель жил и там народ крестил.

Шли также к Иоанну фарисеи,

И, кто хотел, креститься приходил.

Тогда был спор у них об очищенье,

И говорили книжники ему:

«Вот Тот, Кого ты возвестил явленье, -

Он тоже крестит. Все идут к Нему».

Ответил Иоанн: «Я принимаю

Лишь только то, что с неба мне дано.

Я не Христос, я это подтверждаю,

И ныне умаляться мне должно.

Ему должно расти, пришёл Он свыше,

Имеющий невесту есть Жених,

И радуется друг Его, и слышит

Чудесный глас глаголов неземных.

Он выше всех, Он говорит, что знает,

Я говорю, как сущий от земли.

Кто слов Его святых не принимает,

Находится от истины вдали.

Говоря о женихе и невесте, мы должны перенестись во времена Иисуса Христа. Если кто-то из христиан живёт по современным понятиям отношений между ними, то для него это катастрофа. Тогда же жениха и невесту объявляли заранее. Это означало, что между ними уже есть союз любви и верности. Но назначался определённый срок, в течение которого они должны были ожидать, когда их союз вступит в полную силу, то есть, когда они поженятся. Это событие было для них желанным. Вот идеальные жених и невеста. Теперь приложим это к Иисусу.

Невестой Иисуса Христа является Церковь, которая уже в союзе с Ним. Она любит Его, сохраняет Ему верность и ожидает того удивительного события, которое состоится перед вторым пришествием Христа на землю. **И слышал я как бы голос многочисленного народа, как бы шум вод многих, как бы голос громов сильных, говорящих: аллилуия! ибо воцарился Господь Бог Вседержитель. Возрадуемся и возвеселимся и воздадим Ему славу; ибо наступил брак Агнца, и жена Его приготовила себя. И дано было ей облечься в виссон чистый и светлый; виссон же есть праведность святых. И сказал мне [Ангел]: напиши: блаженны званые на брачную вечерю Агнца. И сказал мне: сии суть истинные слова Божии. (Откр.19:6-9)**

Тогда наступит полное слияние Иисуса с Церковью. Никаких конфессий и деноминаций уже не будет, но Церковь составят те, которые были послушны Христу, сохраняли верность, чистоту и неизменно любили Господа своего. Если мы хотим быть со Христом в Царстве Его, то и нам нужно преодолевать всякие конфессиональные предрассудки и поверья, познавать истинное учение Христа и Апостолов, чтобы пребывать в нём и нести весть об истинном спасении этому погибающему миру. Как Иисус ожидает этой славной небесной вечери, так и мы должны ожидать и желать встречи с Ним на небесах. Писание неоднократно призывает нас бодрствовать, и это связано с ожиданием жениха. Но одного ожидания мало. Чтобы войти на брачный пир, нужно иметь определённые принадлежности и свойства. Вот притча о десяти девах в стихах.

 **От Матфея 25**

«С чем Царствие Небесное сравню Я?

Оно подобно девам. Пять из них,

О чистоте и мудрости ревнуя,

Готовились, когда придёт жених,

Его чтоб встретить в радостном сиянье

Светильников, горящих в их руках.

И взявши масла, в тихом ожиданье

Сидели со спокойствием в сердцах.

Другие пять запас с собой не взяли

И лишь остаток масла был у них.

Уж было поздно, девы задремали,

Но клич раздался в полночь: «Вот жених!»

Все десять дев немедленно вскочили

И дружно вышли жениха встречать,

Но у одних светильники светили,

А у других же стали угасать.

Тогда же неразумные просили

У мудрых, чтоб запас им масла дать,

Но мудрые на то не согласились

И стали неразумным объяснять:

«Не можем дать вам масла, потому что

Тогда у нас не хватит и у вас.

Сейчас пойдите лучше к продающим,

Купите масла, чтобы был запас».

Когда же те пошли, жених явился

И мудрых дев с собой на пир позвал.

Готовые вошли и вход закрылся,

А неразумных он не подождал.

Потом и девы прочие приходят,

Светильники горящие у них,

Но вот они приёма не находят

И двери затворил для них жених.

«Господь! Зачем же нам не отворяют?

Светильники горящие у нас».

Но скажет им жених: «Я вас не знаю.

Уйдите; опоздали вы в свой час».

Итак, трезвитесь, бодрствуйте, молитесь,

Чтоб каждый за собою наблюдал,

И мудрым девам подражать стремитесь,

Чтоб кто из вас на пир не опоздал.

Девы внешне схожи, а различие между ними внутреннее; одни мудрые, а другие – неразумные. Девы держатся чистого учения, а блудницы пребывают в лжеучениях и заблуждениях. Девы несут свет истины.

 **От Матфея 5**

Вы – мира свет. Не прячут же в сосуде

Свечу, но светит в доме всем она.

И город далеко всем виден будет,

Стоящий на горе, хоть ночь темна.

Да светит свет ваш в мире, чтобы люди,

Увидев ваши добрые дела,

Прославили Творца. Пусть ныне будет

 Звучать Отцу Небесному хвала.

Блудницы же распространяют тьму. **Светильник для тела есть око. Итак, если око твое будет чисто, то все тело твое будет светло; если же око твое будет худо, то все тело твое будет темно. Итак, если свет, который в тебе, тьма, то какова же тьма? (Матф.6:22,23)**

Но здесь речь идёт о девах. Причём тут блудницы? Если у неразумных дев не хватило силы светить, то есть, свидетельствовать об Иисусе Христе, и они не вошли на брачный пир, то блудницы где окажутся? Сатана же создаёт лжецерковь, которая в Писании называется великой блудницей. **Но вы, братия, не во тьме, чтобы день застал вас, как тать. Ибо все вы - сыны света и сыны дня: мы - не [сыны] ночи, ни тьмы. Итак, не будем спать, как и прочие, но будем бодрствовать и трезвиться. Ибо спящие спят ночью, и упивающиеся упиваются ночью.**

**Мы же, будучи [сынами] дня, да трезвимся, облекшись в броню веры и любви и в шлем надежды спасения, потому что Бог определил нас не на гнев, но к получению спасения через Господа нашего Иисуса Христа, умершего за нас, чтобы мы, бодрствуем ли, или спим, жили вместе с Ним. Посему увещавайте друг друга и назидайте один другого, как вы и делаете. (1Фесс.5:4-11)**

Пришел Спаситель мир оставить,

Блаженство на земле,

 Отца творение прославить,

Спасти погрязшее во зле.

Пришел Спаситель радость дать

И Вечность с Богом предложить,

С Ним жителем небесным стать,

Венец в наследство получить!

Уж, близок день, Христос грядет,

Узрят приход на облаках.

Жених за Церковью придет

И будет пир на Небесах!

Завет с Невестой заключен,

Проставлена печать,

Святая Кровь лилась ручьем,

Рождая Благодать!

Готовься, Церковь - Бог идет!

Слышны Его шаги…

К Отцу в Обитель Он введет,

Светильник сбереги!

Проверь - довольно ль масла в нем,

Бодрись и не усни!

Молись средь ночи, белым днем,

Завет с Христом цени!

Светлана Зайцева

**Иисус удивлялся**

А разве Бога, Который от начала знает, что будет в конце, можно чем-то удивить? Но Иисус удивлялся. Это говорит о том, что Он испытывал все человеческие чувства. Удивлялся Господь по разным поводам.

 **От Луки 7**

Прислал к Нему старейшин римский сотник,

Просил, чтоб Иисус ему помог.

Слуга его исправный был работник,

Но вот теперь смертельно занемог.

Старейшины сказали: «Чтит он Бога

И любит этот сотник наш народ,

Недавно нам построил синагогу.

Пожалуйста, приди, Тебя он ждёт».

Иисус пошёл, а этот римский воин

Послал друзей навстречу, чтоб сказать:

«Учитель, не трудись! Я не достоин

Тебя в своём жилище принимать.

Но я прошу Тебя: вели больному,

Чтоб исцелел – и будет он здоров.

Я человек подвластный, но иному

Скажу, и он идёт без лишних слов.

Другой же дело делает исправно,

Когда ему я делать повелю».

Иисус дивился этой вере славной,

Сказал народу: «Я вам говорю,

Что до сих пор в Израиле не встретил

Подобной веры. Многие придут

От запада, востока, в чудном свете

Исаака и Иакова найдут,

Возлягут с Авраамом в Царстве вечном,

Где пир для них уже давно готов.

Сыны же Царства в тьме пребудут внешней,

Где стон и плач, и скрежет там зубов».

Народ же в этом чуде убедился,

Когда слугу здоровым он нашёл.

Иисус с учениками удалился

И скоро в город Наин Он пришёл.

Хорошее удивление, не правда ли? Хотел бы и я так удивить Иисуса.

Удивите Иисуса верой!

Верьте так, как римский офицер,

Что поверил скромно и смиренно

И Христом поставлен нам в пример.

Удивите Иисуса верой!

Принимайте всё, что Он даёт –

Солнце светит или дуют ветры,

Сердце песню веры пусть поёт!

Как дитя, примите без сомнений,

Путь, которым вас Господь ведёт,

И не бойтесь смело с дерзновеньем

Сделать шаг в туманное «вперёд».

Даже невозможное возможно,

Если просто Богу доверять.

Если на пути возникнет сложность,

Нужно верить и вперёд шагать.

Если тучи небо застилают,

Есть за ними солнца красота.

Пусть сквозь тучи вам оно сияет.

Удивите верою Христа!

Марина Шрейнер

**Оттуда вышел Он и пришел в Свое отечество; за Ним следовали ученики Его. Когда наступила суббота, Он начал учить в синагоге; и многие слышавшие с изумлением говорили: откуда у Него это? что за премудрость дана Ему, и как такие чудеса совершаются руками Его? Не плотник ли Он, сын Марии, брат Иакова, Иосии, Иуды и Симона? Не здесь ли, между нами, Его сестры? И соблазнялись о Нем. Иисус же сказал им: не бывает пророк без чести, разве только в отечестве своем и у сродников и в доме своем. И не мог совершить там никакого чуда, только на немногих больных возложив руки, исцелил [их]. И дивился неверию их; потом ходил по окрестным селениям и учил. (Мар.6:1-6)**

Никому бы не советовал удивлять Христа неверием. Последствия неверия ужасны. Это безыдейность, потеря морали и нравственности, агрессивность, жестокость, ненависть друг к другу. Неверие приводит к восстанию против Бога и святых Его. Иисус удивляется: как можно дойти до такого состояния? Но оно не останется безнаказанным. **Кто это идет от Едома, в червленых ризах от Восора, столь величественный в Своей одежде, выступающий в полноте силы Своей? "Я - изрекающий правду, сильный, чтобы спасать". Отчего же одеяние Твое красно, и ризы у Тебя, как у топтавшего в точиле? "Я топтал точило один, и из народов никого не было со Мною; и Я топтал их во гневе Моем и попирал их в ярости Моей; кровь их брызгала на ризы Мои, и Я запятнал все одеяние Свое; ибо день мщения - в сердце Моем, и год Моих искупленных настал. Я смотрел, и не было помощника; дивился, что не было поддерживающего; но помогла Мне мышца Моя, и ярость Моя - она поддержала Меня: и попрал Я народы во гневе Моем, и сокрушил их в ярости Моей, и вылил на землю кровь их". (Ис.63:1-6)**

Апостолы тоже удивлялись. **И пришел один из семи Ангелов, имеющих семь чаш, и, говоря со мною, сказал мне: подойди, я покажу тебе суд над великою блудницею, сидящею на водах многих; с нею блудодействовали цари земные, и вином ее блудодеяния упивались живущие на земле. И повел меня в духе в пустыню; и я увидел жену, сидящую на звере багряном, преисполненном именами богохульными, с семью головами и десятью рогами. И жена облечена была в порфиру и багряницу, украшена золотом, драгоценными камнями и жемчугом, и держала золотую чашу в руке своей, наполненную мерзостями и нечистотою блудодейства ее; и на челе ее написано имя: тайна, Вавилон великий, мать блудницам и мерзостям земным. Я видел, что жена упоена была кровью святых и кровью свидетелей Иисусовых, и видя ее, дивился удивлением великим. (Откр.17: 1-6)**

**Удивляюсь, что вы от призвавшего вас благодатью Христовою так скоро переходите к иному благовествованию, которое [впрочем] не иное, а только есть люди, смущающие вас и желающие превратить благовествование Христово. Но если бы даже мы или Ангел с неба стал благовествовать вам не то, что мы благовествовали вам, да будет анафема. Как прежде мы сказали, [так] и теперь еще говорю: кто благовествует вам не то, что вы приняли, да будет анафема. (Гал.1:6-9)**

А чему мы должны удивляться?

**Псалом 138**

**Начальнику хора. Псалом Давида.**

Господь, Ты испытал меня и знаешь,

Собою наполняешь жизнь мою.

Мои Ты помышленья различаешь,

Когда сажусь я и когда встаю.

Со всех сторон меня Ты окружаешь,

Иду ли я, иль отдыхаю я,

И слово совершенно понимаешь,

Что даже не слетело с языка.

Меня объемлешь спереди и сзади

И руку полагаешь Ты на мне.

На веденье Твоё, Всевышний, глядя,

Не постигаю я его вполне;

То для меня и дивно, и высоко.

Куда от Духа Твоего пойду?

Везде меня Твоё увидит око,

От лика Твоего не убегу.

Взойду ль на небо - там Тебя узрю я

И в преисподней видишь Ты меня.

Быть может, крылья у зари возьму я

И полечу далёко за моря?

Но будет надо мной Твоя десница,

Удержит там меня рука Твоя.

Быть может мне во тьму переселиться

И ночью станет свет вокруг меня?

Но тьма меня от глаз Твоих не скроет,

И ночь светла, как день, как тьма, так свет.

Я радуюсь, что дивно я устроен,

Что знаешь Ты меня с начала лет.

Ты внутренности Сам мои устроил,

Соткал во чреве матери моей

И диво то душа моя не скроет,

Ведь то благая весть для многих дней.

Мои же кости видел Ты в утробе,

Когда я созидаем втайне был,

Зародыш мой людскому был подобен,

С небес Ты это дело совершил.

Все дни, что на земле Ты мне назначил,

В Твоей Ты дивной книге написал,

И знал Ты дни и радости, и плача,

Хоть ни один ещё не наступал.

Возвышенны Твои все помышленья,

Так велики, что нету им числа!

Могу ли совершить им исчисленье?

Они же многочисленней песка.

Когда я пробуждаюсь - я с Тобою.

О, если бы Ты, Боже, поразил

Того, кто нечестив и любит злое,

О, если б кровожадных удалил!

Они Тебя ругают нечестиво

И злое говорят враги Твои.

В своих же помышленьях суетливых

Всегда Тебе противятся они.

О, Боже! Мне ли не возненавидеть

Людей, возненавидевших Тебя?

Гнушаюсь ими, не хочу их видеть,

К ним, как к врагам, вся ненависть моя.

Испытывай мои все помышленья

И сердце испытай моё вполне,

Узнай, не нахожусь ли в заблужденье,

На путь Твой вечный направляй к Себе.

Удивительно наше спасение, удивительна милость Иисуса к нам, удивительны дары благодати, удивительны и драгоценные обетования, данные нам.

**Псалом 144**

**Хвала Давида.**

Буду я Тебя превозносить,

Боже мой и Царю мой державный,

Буду всякий день Тебя хвалить

И благословлять Твой образ славный.

Достохвален и велик наш Бог,

Чьё могущество неисследимо.

Если бы Тебя прославить мог

Всякий род, хваля неутомимо!

Род же роду будет возвещать

О Твоих делах в великой силе.

Я же мысли буду направлять

К славным чудесам, что прежде были,

И о дивных размышлять делах,

О величии высокой славы.

Будут возвещать Господень страх

И могущество Твоей державы.

О величье страшных дел Твоих

Будут говорить во всех народах,

Возвещать о всех делах благих,

Что соделал для людского рода.

Будут меж народов возвещать

Память благости Твоей великой

И о вечной правде воспевать

Будет хор, большой и многоликий.

Благ и многомилостив Господь,

Щедр Он и велик долготерпеньем,

Дух крепит Он, насыщает плоть,

Воздадим Ему благодареньем!

Славят все дела Твои Тебя

И благословляют все святые,

Славу Царства крепко возлюбя,

Что его им завещал отныне.

Чтоб о нём среди людских сынов

Возвестить - да знают все народы:

Царство Божье - Царство всех веков,

Бог же в нём Владыка во все роды.

Падающих всех поддержишь Ты

И с низверженных Ты снимешь бремя,

Всех же верных видишь с высоты

И даёшь им пищу в своё время.

Всё живущее Твоей рукой

По благоволенью насыщаешь,

Ты во всех делах Твоих благой,

Все пути Ты к правде направляешь.

Близок Бог к боящимся Его

И желанья их Он исполняет,

Видит призывающих Его,

Вопль их слышит и от бед спасает.

Любящих Его Он сохранит,

Злых и нечестивых Он погубит.

Пусть Его вовек благословит,

 Кто Его спасение возлюбит.

**Иисус сжалился**

**Видя толпы народа, Он сжалился над ними, что они были изнурены и рассеяны, как овцы, не имеющие пастыря. (Матф. 9:36)**

Жалость является выражением сострадания, соболезнования, печали о скорби, немощи кого-либо, о печальном состоянии человека. Для жалости есть причины. В данном случае Господь сожалел о плачевном состоянии народа.

**И, услышав, Иисус удалился оттуда на лодке в пустынное место один; а народ, услышав о том, пошел за Ним из городов пешком. И, выйдя, Иисус увидел множество людей и сжалился над ними, и исцелил больных их. (Матф.14:13,14)**

Иисус услышал о том, что Ирод умертвил Иоанна Крестителя, но уединиться Ему не удалось. Наверное среди народа было немало больных и Христос сжалился над ними.

После сего Иисус пошел в город, называемый Наин; и с Ним шли многие из учеников Его и множество народа.

 **От Луки 7**

Когда же приближался Он к воротам,

Увидел выходящих из ворот.

Вот на носилках вынесли кого-то,

И плачет, сокрушается народ.

То юноша лежал на смертном ложе,

А мать его к тому ж была вдовой.

Иисус, увидев, пожалел их тоже

И к одру прикоснулся Он рукой.

Тут, несшие его остановились,

Вдове сказал Он: «Плакать перестань!

Воскреснет сын». Все очень удивились,

Вдруг слышат. «Юноша, тебе велю Я, встань!»

И мёртвый встал! Толпа же изумилась,

И страх, и трепет весь народ объял.

«Нас посетил Творец, явил нам милость,

Пророк великий среди нас восстал».

Молву о Нём везде распространяли,

Иисус же сына матери отдал.

И Иоанну также рассказали,

 И он учеников к Христу послал.

Господь жалел не только народ, но и отдельных людей. Как Иисус пожалел эту мать, потерявшую сына, так Он может пожалеть и каждого из нас. **Встал и пошел к отцу своему. И когда он был еще далеко, увидел его отец его и сжалился; и, побежав, пал ему на шею и целовал его. (Лук.15:20)**

Блудный сын возвращается к отцу с раскаянием и сокрушением духа, что вызывает жалость отца к нему. Если кто-то отступил от Господа, то сейчас возвратись к Нему, как блудный сын, и Он пожалеет тебя.

Жалость Иисуса не была только в чувствах и словах, но всегда выражалась в делах. А у людей так бывает не всегда.

 **От Луки 10**

В то время подошёл один законник

И, искушая, Господа спросил:

«Что делать мне, ведь Бога я поклонник,

Чтоб жизнь навеки тоже получил?»

Иисус сказал: «В законе как читаешь?

Когда поверишь книге той святой,

Тогда ты Бога любишь, почитаешь

Всей крепостью, всем сердцем, всей душой,

Всем разуменьем, и она научит

Тебя, как нужно ближнего любить.

И нету в мире заповеди лучше;

Иди, так поступай и будешь жить».

Законник, оправдать себя желая,

Спросил: «А кто мой ближний?» у Него.

Иисус ответил: «Разве ты не знаешь?

Так вот, у Иудея одного

В Иерихон пойти желанье было,

И он пошёл, но встретил на пути

Разбойников. Отнявши всё, что было,

Едва живого бросивши, ушли.

Избитый и израненный лежал он,

И вот, священник той дорогой шёл,

И скорбно головою покачал он,

Но не помог, а дальше в путь пошёл.

Левит увидел, но прошёл он мимо,

А некто Самарянин услыхал,

Как стонет бедный, мукою томимый,

И не прошёл, но помощь оказал.

Вином он раны смазал и елеем,

Его повёз он на осле своём.

В гостинице же, денег не жалея,

Велел он позаботиться о нём.

Хозяина просил о попеченье,

К тому же два динария он дал,

И коль потратит больше на леченье,

Вернуть ему те деньги обещал.

Из тех троих, кто ближним оказался

Тому, кто от злодеев пострадал?»

Законник же ничуть не растерялся:

«Конечно тот, кто милость оказал».

«Ты рассудил и правильно ответил,

Теперь иди и также поступай,

И будешь жить тогда ты в Божьем свете,

И путь тебе откроют в Божий рай».

Может быть у священника и левита возникло чувство жалости, но помощи пострадавшему они не оказали. Иаков говорит, что и среди христиан такое может быть. **Что пользы, братия мои, если кто говорит, что он имеет веру, а дел не имеет? может ли эта вера спасти его? Если брат или сестра наги и не имеют дневного пропитания, а кто-нибудь из вас скажет им: "идите с миром, грейтесь и питайтесь", но не даст им потребного для тела: что пользы? Так и вера, если не имеет дел, мертва сама по себе. (Иак.2:14-17)**

Жалость может быть истинной, как у Иисуса, а может быть и ложной.

 **От Матфея 16**

«О том, что Я Христос, не возвещайте -

Сказал Иисус Своим ученикам, -

Когда приду в Иерусалим, то знайте,

Что много пострадать Мне должно там.

Меня там все старейшины с презреньем

Отвергнут, будут бить, затем убьют,

Но в третий день свершится воскресенье,

И мёртвые со Мною оживут».

Тут Пётр, позвав Его, чтоб не при людях,

Ему на это слово возражал:

«Будь милостив к Себе и да не будет

С Тобой того, о чём сейчас сказал».

Иисус сказал: «Меня ты соблазняешь;

Так отойди же, дьявол, от Меня,

Сейчас ты не о Божьем помышляешь,

Людские помышленья у тебя».

С человеческой точки зрения жалость Петра можно понять. Но в данный момент Пётр, не осознавая того, стал орудием в руках сатаны, который через него хотел отговорить Христа от страданий и смерти. Но ведь это предначертано Богом прежде создания мира. Вот ещё примеры ложной жалости. Саул пожалел всё хорошее из добычи и не истребил его, а оно было заклятое. Давид пожалел Амнона, изнасиловавшего Фамарь, и тем навлёк на себя впоследствии многие беды. Иезавель пожалела Ахава, но погубила невинного Навуфея. Итак, истинная жалость приносит добрые плоды, а ложная приносит зло.

Но самая опасная жалость – это жалость к себе. Каин жалеет себя. **И сказал Каин Господу: наказание мое больше, нежели снести можно; вот, Ты теперь сгоняешь меня с лица земли, и от лица Твоего я скроюсь, и буду изгнанником и скитальцем на земле; и всякий, кто встретится со мною, убьет меня. (Быт. 4:13,14)**

Но раскаяния по поводу убийства брата мы не видим. Саул хочет возбудить жалость к себе. **И сказал Саул слугам своим, окружавшим его: послушайте, сыны Вениаминовы, неужели всем вам даст сын Иессея поля и виноградники и всех вас поставит тысяченачальниками и сотниками, что вы все сговорились против меня, и никто не открыл мне, когда сын мой вступил в дружбу с сыном Иессея, и никто из вас не пожалел о мне и не открыл мне, что сын мой возбудил против меня раба моего строить мне ковы, как это ныне видно? (1Цар.22:7,8)**

**И было после сих происшествий: у Навуфея Изреелитянина в Изреели был виноградник подле дворца Ахава, царя Самарийского. И сказал Ахав Навуфею, говоря: отдай мне свой виноградник; из него будет у меня овощной сад, ибо он близко к моему дому; а вместо него я дам тебе виноградник лучше этого, или, если угодно тебе, дам тебе серебра, сколько он стоит. Но Навуфей сказал Ахаву: сохрани меня Господь, чтоб я отдал тебе наследство отцов моих! И пришел Ахав домой встревоженный и огорченный тем словом, которое сказал ему Навуфей Изреелитянин, говоря: не отдам тебе наследства отцов моих. И лег на постель свою, и отворотил лице свое, и хлеба не ел. (3Цар.21:1-4)**

Мы знаем, что Ахав, жалея себя, не пожалел Навуфея.

Из Священного Писания мы видим, что у Иисуса этого чувства не было совершенно, потому Он и смог совершить Свой великий подвиг страданий ради нашего спасения. Потому нам нужно преодолевать и подавлять в себе это чувство. Но, может быть, кто-то из себяжалельщиков скажет: «А как же в Гефсимании?» Давайте рассмотрим этот эпизод в контексте всех событий. Это стихотворение объединяет события, описанные у Матфея и Луки.

Пришёл по Своему обыкновенью

На гору Елеонскую Иисус.

Вошедши в сад, Он дал им повеленье:

«Побудьте здесь, пока Я помолюсь».

И взяв с Собой Петра и Зеведея

Сынов, тогда Он начал тосковать:

«Душа Моя покоя не имеет,

Прошу Меня в молитве поддержать.

Душа Моя теперь скорбит смертельно;

Молитесь же и бодрствуйте со Мной».

И отошёл в тоске Он беспредельной,

На землю пав, молился: «Отче Мой!

Тебе ведь всё возможно; да минует

Та чаша смерти ныне пусть Меня,

Но не Моя пусть воля торжествует,

А будет в этом воля лишь Твоя».

И, встав с молитвы, Он туда приходит,

Где оставлял Своих учеников,

Пришед туда, их спящими находит

И пробуждает звуком Своих слов:

«Так не могли вы бодрствовать со Мною?

Молитесь, в искушенье чтоб не впасть.

Плоть немощна, но силой неземною

Живёт в вас дух и не даёт упасть».

И отошед от них, опять молился,

Отцу Он то же слово говорил.

Потом к ученикам Он возвратился

И снова спящих словом пробудил.

И в третий раз пошёл Он на молитву,

Кровавый пот на землю Он ронял.

Отцом Он укрепился в этой битве

 И Ангел Его Божий ободрял.

Иисус, зная обо всём, что с Ним будет, совершает Вечерю и заключает с учениками Новый завет в Своей Крови. Господь говорит, что если Он не пойдёт, то Дух Святой не сойдёт на землю. Он не препятствует Иуде Искариоту предать Себя. Христос идёт с учениками именно на то место, где должны взять Его. И вдруг - духовная слабость и самосожаление? Нелогично! Первый текст говорит нам, что у Христа такое ощущение, как будто смерть должна наступить сейчас. Возможно, сатана напал на Христа с искушением: «Ты хочешь умереть, так умри сейчас!» Духовное напряжение Иисуса настолько велико, что у Него лопаются капилляры на коже лба. Вот от чего кровавый пот. Это редкое явление встречается и у людей, но это признак неминуемой смерти. Ночь была холодная, но Иисус вспотел. Вот какая напряжённая молитва была у Господа. Итак, Он чувствует, что смерть может наступить сейчас, но Иисус этой смерти не хочет, потому что она не спасёт мир. Ему должно умереть только на кресте! Фактически Он говорит: «Отче Мой! Я хочу умереть не этой смертью, а той, что на кресте!» Где же здесь слабость или самосожаление? Но Иисус всё предаёт воле Божьей. Сам Иисус план спасения отменить или изменить не может, так как это от Бога. А Иисус свидетельствовал, что Отец более Его. А Сам Бог может? Может! Первый мир был потоплен водой. Моисею Бог предложил альтернативный план создания народа от его семени взамен согрешившего. Значит Иисус говорит Отцу: «Если Ты хочешь отменить план спасения, да будет воля Твоя!» **Он, во дни плоти Своей, с сильным воплем и со слезами принес молитвы и моления Могущему спасти Его от смерти; и услышан был за [Свое] благоговение; хотя Он и Сын, однако страданиями навык послушанию, и, совершившись, сделался для всех послушных Ему виновником спасения вечного, быв наречен от Бога Первосвященником по чину Мелхиседека. (Евр.5:7-10)**

Бог же не хотел отменять план спасения, услышал молитву Сына и спас Его от преждевременной смерти для того, чтобы Он вкусил смерть за всех на кресте Голгофы.

**Находчивость Иисуса**

Находчивый человек это тот, который может найти выход в сложившейся ситуации или из трудного положения. У людей это часто бывает за счёт других. Но у Иисуса это было не так. **Однажды, когда народ теснился к Нему, чтобы слышать слово Божие, а Он стоял у озера Геннисаретского, увидел Он две лодки, стоящие на озере; а рыболовы, выйдя из них, вымывали сети. Войдя в одну лодку, которая была Симонова, Он просил его отплыть несколько от берега и, сев, учил народ из лодки. (Лук.5: 1-3)**

Иисус нашёл простой и остроумный выход, так что никого не отогнал и не обидел. Фарисеи создали трудную ситуацию, приведя к Иисусу женщину, взятую в прелюбодеянии. Христос прежде Сам объявил, что Он имеет власть прощать грехи. Если Он простит женщину, то нарушит закон, а если скажет, чтобы побили её камнями, то не имеет власти прощать грехи. Но мы знаем, как Господь вышел из этого положения.

 **От Иоанна 8**

Тогда Иисус из Иерусалима

На гору Елеонскую пошёл,

А утром вновь, любовию движимый,

Явился в храм. Народ к Нему пришёл.

Он сел там и учил их. Фарисеи

Тут женщину к Иисусу привели.

«Её застали мы с прелюбодеем» -

И из закона место прорекли,

Что нужно побивать таких камнями.

«А ты что скажешь? Как Ты рассудил?»

Хотели уловить Его словами,

Найти вину, чтоб Он ни говорил.

Иисус вопроса будто не заметил,

Перстом, склонившись низко, Он писал.

Но те же докучали, чтоб ответил,

И, восклонившись, Он им так сказал:

«Кто без греха – пусть первый бросит камень».

И на земле, склонившись, вновь писал.

Вдруг совести в сердцах зажёгся пламень

У всех, кто это слово услыхал.

И начали, от старших до последних,

Все со стыдом оттуда уходить,

Забывши о намереньях зловредных,

А женщина осталась посреди.

Иисус же, видя женщину в печали,

Когда они ушли, её спросил:

«Где те, что о законе ревновали?

И что ж, никто тебя не осудил?»

«Никто, Господь» - смиренно отвечает.

Иисус же, видя плач её души,

Сказал: «И Я тебя не осуждаю,

Иди домой и больше не греши».

Так Иисус и женщину простил, и закон не нарушил. Также в вопросе о подати кесарю ситуация была непростая. Если скажет давать, то Он враг евреям, если скажет не давать, то Он враг кесарю. Но мы знаем, как Иисус вышел из этой ситуации.

 **От Луки 20**

Тогда собрались вместе фарисеи

И совещались, как бы уловить

Иисуса в слове, чтобы поскорее

Предать Его на суд и умертвить.

Учеников своих к Нему послали,

Иродиане также были там,

И через них Иисуса вопрошали:

«Давать ли подать кесарю всем нам?

Мы знаем, что путям Ты учишь Божьим И справедливо дело разбирать,

Что Ты на лица не взираешь тоже,

Чтоб только человекам угождать.

Пошли, Учитель, в этом разуменье;

Нам подать позволительно давать?»

Иисус сказал, их зная помышленья:

«Не стыдно ли Меня вам искушать?

Теперь же принесите Мне монету,

Которой подать вы платить должны».

Они пошли исполнить просьбу эту,

Динарий Иисусу принесли.

«Так чья там надпись, чьё изображенье?» -

Иисус спросил, динарий рассмотрев.

«Всё кесарево» - говорят в смущенье.

Тогда Иисус сказал, на них воззрев:

«Вы кесарево кесарю давайте,

А Божье Богу отдавать должно.

Меня лукавством вы не уловляйте».

 И отошли, оставивши Его.

Иисус обещает помощь и нам в трудных ситуациях.

 **От Матфея 10**

Вас будут бить и мучить в синагогах

И поведут к язычникам на суд,

Свидетельствовать будете о Боге

И за Меня вам злобой воздадут.

Когда вас будут предавать, не бойтесь,

Что вам сказать и как вам говорить.

Под сенью Всемогущего покойтесь,

Старайтесь Богу верность сохранить.

Вас Дух Святой тогда всему научит

И будет говорить Он вместо вас.

Предаст же сын отца, брат будет мучить

Родного брата и на смерть предаст.

И дети на родителей восстанут,

И в ненависти будут убивать.

Вас будут ненавидеть непрестанно.

Терпенье нужно вам, чтоб устоять.

Многие из братьев, претерпевших гонения и узы ощущали это на себе. Апостол Павел оказался в непростой ситуации. Иудеи просили Феста доставить Павла в Иерусалим якобы для суда, а сами замышляли убить его по дороге. Но Павел нашёл выход.

 **Деяния 25**

Пробыв у них дней восемь или десять,

Опять решил в Кесарию идти.

В другой же день, на месте сев судейском,

Велел тогда он Павла привести.

Когда же он явился, Иудеи

На Павла обвиненья принесли,

Что храм он осквернил, смущал людей он,

Но доказать их толком не могли.

Сказал тогда в своё он защищенье:

«Не сделал против кесаря я зла,

Не сделал пред законом преступленья

И храм не осквернял я никогда».

Но Фест, желая сделать угожденье

Для Иудеев, Павла вопросил:

«В синедрионе хочешь рассмотренья?

Желаешь ли, чтоб там тебя судил?»

А Павел же ему на то ответил:

«Ничем я не обидел мой народ,

Как сам ты знаешь и давно заметил.

Пусть кесарь моё дело разберёт.

Коль я неправ и сделал преступленье,

То я не отрекаюсь смерть принять,

Но если нет вины – скажу я мненье:

Никто не может им меня предать.

Скажу тебе теперь своё желанье:

Я требую у кесаря суда».

А Фест, с советом сделав совещанье,

Решился в Рим его послать тогда.

Если мы оказываемся в трудной ситуации, то должны молиться Иисусу, чтобы Он послал нам разумение, как выйти из этого положения. Если этот выход не ущемляет и не обижает других людей, а мы при этом не нарушаем заповеди Божьи, то это от Бога. Сатана же предлагает нам изворотливость. Это умение уклониться от решения проблемы, свалить её на кого-то другого, также уклониться от вины и наказания за недобрые дела. Но всё это достигается хитростью и обманом. Да даст нам Господь способность отличать находчивость от изворотливости.

**Иисус пророчествующий**

Многие почитали Иисуса за пророка. **Придя же в страны Кесарии Филипповой, Иисус спрашивал учеников Своих: за кого люди почитают Меня, Сына Человеческого? Они сказали: одни за Иоанна Крестителя, другие за Илию, а иные за Иеремию, или за одного из пророков. (Матф.16:13,14)**

Но и Священное писание называет Христа пророком.

 **Второзаконие 18**

Не зря ведь ожидал народ Пророка.

Ещё в своём писанье Моисей из

Им возвещал из древности далёкой:

«Коль овладеете землёю сей,

Смотрите, от народов не учитесь

Вы ворожить и мёртвых вызывать,

Волшебников, гадателей стремитесь

С земли своей мечом вы истреблять.

Не то вам дал Господь, но Он воздвигнет

Пророка вам из братьев, как меня.

Он силу даст Ему, на труд подвигнет,

Он скажет вам, как говорю вам я.

Он передаст вам все слова благие,

Которые Ему Всевышний даст,

А с тех, кто непослушны, сердцем злые,

 Всевышний взыщет, скорбью им воздаст».

А вот какое значение придаёт Своим словам Сам Иисус.

 **От Марка 13**

В подобие смоковницу возьмите.

Когда уж ветви мягки и листва

Появится, тогда вы говорите:

«Уж скоро лето». Также и тогда,

Когда настанет время тех событий,

Вы говорите: «Близко, при дверях».

И бодрствуйте, и в сердце не впустите

Заботы вы житейские и страх,

А также объедение и пьянство,

Чтоб день вас тот внезапно не застал.

Молитесь же со всяким постоянством.

Я истины слова сейчас сказал.

Род на земле людской не прекратится,

Как сбудутся слова Мои сии.

Хоть всё прейдёт и время упразднится,

Конец настанет неба и земли –

Но не прейдут слова, что передал вам.

О дне же том не ведает никто:

Ни Ангелы, ни Сын, но Я сказал вам:

Не исчисляйте времени того,

В которое придёт Христос на землю.

Об этом знает лишь Отец один.

А вы уподобляйтесь, слову внемля,

Тем служащим, которым господин

Дал дело в доме, каждому по силам,

Привратнику не спать он приказал,

И всем исполнить то, что поручил им,

Велел он и вернуться обещал.

Когда придёт он, вечером иль в полдень,

Иль в полночь, или в пенье петухов?

Вы бодрствуйте, молитесь; каждый должен

Ко встрече господина быть готов».

В пророчествах Иисуса мы должны видеть связь с пророчествами Ветхого завета. **Если бы мы забыли имя Бога нашего и простерли руки наши к богу чужому, то не взыскал ли бы сего Бог? Ибо Он знает тайны сердца. Но за Тебя умерщвляют нас всякий день, считают нас за овец, [обреченных] на заклание. (Пс.43:21-23)**

 **От Матфея 10**

Вы простоту, как голуби, являйте,

Как змии будьте мудры меж людьми,

Не доверяйте им, остерегайтесь,

Вас будут гнать и осуждать они.

Вас будут бить и мучить в синагогах

И поведут к язычникам на суд,

Свидетельствовать будете о Боге

И за Меня вам злобой воздадут.

Когда вас будут предавать, не бойтесь,

Что вам сказать и как вам говорить.

Под сенью Всемогущего покойтесь,

Старайтесь Богу верность сохранить.

Вас Дух Святой тогда всему научит

И будет говорить Он вместо вас.

Предаст же сын отца, брат будет мучить

Родного брата и на смерть предаст.

И дети на родителей восстанут,

И в ненависти будут убивать.

Вас будут ненавидеть непрестанно.

Терпенье нужно вам, чтоб устоять.

И если вас из города прогнали,

В другой бегите. Говорю же вам,

Чтоб Моего прихода ожидали

 И верили всегда Моим словам.

Сатана является мастером всяких подделок и фальсификаций. В отношении пророчеств он тоже преуспевает, но пророчества эти ложные. Или они не сбываются, как пророчества о точной дате пришествия Христа, или не соответствуют библейским пророчествам. В них много путаницы и недосказанности. В ложных пророчествах нет обличения, но зато есть обольщение.

Истинные пророчества всегда о чём-то предупреждают. Во времена пророков Бог видел, что Израиль уклоняется в идолопоклонство и беззаконие и многократно предупреждал его о последствиях. Послание к семи церквам в книге Откровение отражает время благодати и предупреждает нас о тех отступлениях и заблуждениях, которые могут возникнуть в любой церкви. Это и охлаждение, и дружба с миром, и явное лжеучение, и мёртвость, и тёплость.

Истинные пророчества всегда сбываются. Притом они говорят о каких-то значительных событиях. **Он говорит им: а вы за кого почитаете Меня? Симон же Петр, отвечая, сказал: Ты - Христос, Сын Бога Живаго. Тогда Иисус сказал ему в ответ: блажен ты, Симон, сын Ионин, потому что не плоть и кровь открыли тебе это, но Отец Мой, Сущий на небесах; и Я говорю тебе: ты - Петр, и на сем камне Я создам Церковь Мою, и врата ада не одолеют ее; и дам тебе ключи Царства Небесного: и что свяжешь на земле, то будет связано на небесах, и что разрешишь на земле, то будет разрешено на небесах. (Матф.16:15-19)**

Если это пророчество сбылось, то и все остальные пророчества Иисуса сбудутся, ибо Он верен Своему слову.

Пророчества предназначены также и для будущих поколений, чтобы они могли ориентироваться в той обстановке. **И слышал я, как муж в льняной одежде, находившийся над водами реки, подняв правую и левую руку к небу, клялся Живущим вовеки, что к концу времени и времен и полувремени, и по совершенном низложении силы народа святого, все это совершится. Я слышал это, но не понял, и потому сказал: "господин мой! что же после этого будет?" И отвечал он: "иди, Даниил; ибо сокрыты и запечатаны слова сии до последнего времени. Многие очистятся, убелятся и переплавлены будут [в искушении]; нечестивые же будут поступать нечестиво, и не уразумеет сего никто из нечестивых, а мудрые уразумеют. (Дан.12:7-10)**

**От смоковницы возьмите подобие: когда ветви ее становятся уже мягки и пускают листья, то знаете, что близко лето; так, когда вы увидите все сие, знайте, что близко, при дверях. (Матф.24:32,33)**

Истинные пророчества всегда содержат обличение. Бог говорит о будущем в связи с тем состоянием, которое Он видит в народе, в Церкви, в отдельном человеке в данный момент. Поэтому Иисус также обличал людей, видя их печальное духовное состояние.

**Иисус обличает**

Что такое обличение? Это высказывание человеку лично о его недостойном поведении, пороках или недостатках. Если мы говорим что-то недоброе о человеке за глаза, это будет перенос или сплетня. Иисус же всегда говорил в лицо, то есть, в присутствии этих людей. Какова же цель обличений Христа? Он обличал людей не для того, чтобы над ними посмеяться или выставить напоказ их дурные качества, но для того, чтобы их спасти. Смысл обличения в том, чтобы человек увидел свои недостатки, осудил их и покаялся.

Притчи 11: 4

 Не поможет богатство в день гнева,

 правда же спасет от смерти.

«Какая же правда от смерти спасает

И чем же я выкуплю душу свою?

А если с кончиною всё исчезает,

То как же я буду а аду иль в раю?»

Друзья дорогие, вы Богу поверьте,

А Он говорит, что душа не умрёт,

Но праведный душу спасает от смерти

И в вечное Царство на небо идёт.

«Ну ладно, допустим… Но я не уверен,

Что я в этой жизни ни разу не врал.

Так значит и рай для меня уж потерян,

Так значит спасение я потерял?»

Нельзя потерять то, чего не имеешь,

Ты просто спасенье ещё не нашёл,

А правду как праведность ты разумеешь,

Считаешь ли ты, что её приобрёл?

«Ну, праведность это… ну, в общем, безгрешность,

Но я не могу о себе так сказать.

Ну, делал добро я кому-то, конечно,

Но так жить не мог я, чтоб не согрешать».

А если на правду как на оправданье

Тебя попрошу я тогда посмотреть?

В Адаме пред Богом виновно созданье,

И всем нам придётся за грех умереть.

«Но я не убийца, не вор, не насильник,

Какая моя перед Богом вина?

Ругался, курил я как друг-собутыльник,

Так что же, за это мне смерть суждена?!»

Послушай, мой друг! Мы грешим очень много,

Но Бог нам не это вменяет в вину.

Ты можешь сказать, как ты веровал в Бога,

И как относился к Иисусу Христу?

«Отстань от меня! Как хотел, так и верил,

И это же личное дело притом.

Никто меня в этом не удостоверил,

Идите подальше вы с вашим Христом!»

Вот грех твой: сейчас над Христом ты глумился,

Сейчас на кресте ты Его распинал.

Так делал и я, но пред Богом смирился,

И Он оправданье в Иисусе мне дал.

Простил все грехи и назвал меня сыном,

Любовью Своею меня окружил.

Теперь я оправдан, пред Ним неповинен,

Хоть милости этой я не заслужил.

Зачем же ты милость Христа отвергаешь?

Он руки любви протянул и к тебе.

Зачем же на муку себя обрекаешь?

 Зачем нерадишь о своей ты судьбе?

Фарисеи же не принимали обличений Христа, но в конце главы 23 Евангелия от Матфея Иисус предупреждает, что они не останутся ненаказанными. **И весь народ, слушавший [Его], и мытари воздали славу Богу, крестившись крещением Иоанновым; а фарисеи и законники отвергли волю Божию о себе, не крестившись от него. (Лук.7:29,30)**

Господь предупреждает и учеников и учит их, как относиться к обличению.

 **От Матфея 18**

Коль брат грешит и очень соблазняет,

Коль он тебе неправду сотворил,

Пойди к нему. О том же, что смущает

Ты только с ним одним поговори.

И если он смирится в раскаянье,

То приобрёл ты брата своего,

А если же не примет увещанья,

Тогда возьми ты брата одного

Или двоих. Свидетелями будут

Они при обличении твоём.

И если брат тот слушать вас не будет,

Пред церковью предстанете втроём.

А если брат пред церковью запрётся,

Не примет, что сказали вы сейчас,

Тогда он отлучённым назовётся

И будет как язычник он для вас.

Иисус может обличать и через совесть. Так случилось с теми, которые привели к Нему женщину, взятую в прелюбодеянии. **Когда же продолжали спрашивать Его, Он, восклонившись, сказал им: кто из вас без греха, первый брось на нее камень. И опять, наклонившись низко, писал на земле. Они же, услышав [то] и будучи обличаемы совестью, стали уходить один за другим, начиная от старших до последних; и остался один Иисус и женщина, стоящая посреди. (Иоан.8:7-9)**

Мы же должны быть особенно внимательны к таким обличениям и не уподобляться фарисеям, которые ушли и не покаялись. Если мы научимся принимать обличения с кротостью, то сможем отвратить брата или сестру от греха или недоброго дела. **От глупых и невежественных состязаний уклоняйся, зная, что они рождают ссоры; рабу же Господа не должно ссориться, но быть приветливым ко всем, учительным, незлобивым, с кротостью наставлять противников, не даст ли им Бог покаяния к познанию истины, чтобы они освободились от сети диавола, который уловил их в свою волю. (2Тим.2:23-26)**

Согрешивший человек в настоящее время разделён с Богом и может быть агрессивным. Поэтому Писание предупреждает нас. **Братия! если и впадет человек в какое согрешение, вы, духовные, исправляйте такового в духе кротости, наблюдая каждый за собою, чтобы не быть искушенным. Носите бремена друг друга, и таким образом исполните закон Христов. (Гал.6:1,2)**

**Строгость Иисуса**

**Когда Иисус шел оттуда, за Ним следовали двое слепых и кричали: помилуй нас, Иисус, сын Давидов! Когда же Он пришел в дом, слепые приступили к Нему. И говорит им Иисус: веруете ли, что Я могу это сделать? Они говорят Ему: ей, Господи! Тогда Он коснулся глаз их и сказал: по вере вашей да будет вам. И открылись глаза их; и Иисус строго сказал им: смотрите, чтобы никто не узнал. А они, выйдя, разгласили о Нем по всей земле той. (Матф.9:27-31)**

Что такое строгость? Строгость предполагает какие-то повеления, которые никак нельзя нарушить, иначе будет наказание. Строгость предполагает также черту характера. Строгим или требовательным можно быть не только к другим, но и к себе. Мы с удовольствием говорим, что Иисус нас любит. Это незыблемая истина! Но откуда у Него строгость? С любовью это как-то не совмещается. Если у вас есть такие мысли и при этом есть дети, то вы их совершенно неправильно воспитываете. Правильное же воспитание сочетает в себе и любовь, и строгость. Дети Божьи это понимают.

Из Евангелия мы видим, что Иисус одним людям разрешал или даже повелевал свидетельствовать о Его делах, а другим запрещал, и даже строго запрещал, но они Его не слушались. Здесь нужно разобраться в том, что именно запрещал Иисус и притом строго. **И, взяв девицу за руку, говорит ей: "талифа куми", что значит: девица, тебе говорю, встань. И девица тотчас встала и начала ходить, ибо была лет двенадцати. [Видевшие] пришли в великое изумление. И Он строго приказал им, чтобы никто об этом не знал, и сказал, чтобы дали ей есть. (Мар.5:41-43)**

Люди, которые пришли на похороны, никуда не ушли, но вышли из дома, просто не могли не узнать о том, что дочь Иаира воскресла. Так что же запретил Иисус? Чудеса Иисуса часто сопровождались словами и действиями. Люди же склонны этим внешним действиям придавать большое значение. Иудеи всё выспрашивали у слепорождённого: «Как Он открыл тебе глаза?», пытаясь найти ответ в каких-то внешних действиях. Думаю, что Господь запрещал рассказывать именно об этом.

Некоторые люди просто не умеют свидетельствовать или при этом выставляют себя на первое место. Давайте предположим, что Иаир свидетельствовал так. «Дочь моя тяжело заболела, и в этот день я почувствовал, что она скоро умрёт. О, как я мучился! О, как я страдал! А тут я услышал, что пришёл этот Иисус из Назарета. Но положение было безвыходным и я решил обратиться к Нему. Он пошёл со мной. Ой, как он медленно шёл! А тут ещё и эта женщина со своим кровотечением! Когда мы пришли, девочка уже умерла. Неужели Он её воскресит? Я думал, что Он будет молится как Илия или прострётся на ней, а Он просто взял её за руку и повелел девице встать. И она встала». Ну, как вам такое свидетельство? Но я думаю, что Иаир так не свидетельствовал.

Иисус не взыскивал с этих людей, которые нарушали Его повеления, но Сам претерпел наказание за наши грехи по всей строгости.

 **Псалом 117**

О делах чудных Божьих язык возвестит,

Не умру, буду жить на века,

Ибо силу десница Господня творит

И десница Его высока.

Хоть Господь мой и строго меня наказал,

Но не предал Он смерти меня,

Он ворота открыть предо мной приказал;

В них войду и прославлю Творца.

Вот ворота Господни! Со славой войдёт

Тот, кто праведным был пред Творцом.

Ты услышал меня, удалил всякий гнёт

И украсил спасенья венцом.

Камень тот, что отвергли строители прочь,

Бог соделал главою угла.

Это дивно для нас и понять нам невмочь,

Но от Господа эти дела.

Этот псалом однозначно говорит об Иисусе. **Господь Бог открыл Мне ухо, и Я не воспротивился, не отступил назад. Я предал хребет Мой биющим и ланиты Мои поражающим; лица Моего не закрывал от поруганий и оплевания. (Ис.50:5,6)**

Бог может проявить строгость и к нам. **Итак видишь благость и строгость Божию: строгость к отпадшим, а благость к тебе, если пребудешь в благости [Божией]; иначе и ты будешь отсечен. (Рим.11:22)**

Иисус не раз предупреждал учеников о строгом взыскании с неверного управителя, со служителя, не ожидающего Его пришествия, с человека, не употребившего талант, с не простившего товарища своего, с непослушных Его учению. В Церкви также должна быть строгость. **В третий уже раз иду к вам. При устах двух или трех свидетелей будет твердо всякое слово. Я предварял и предваряю, как бы находясь [у вас] во второй раз, и теперь, отсутствуя, пишу прежде согрешившим и всем прочим, что, когда опять приду, не пощажу. (2Кор.13:1,2)**

**Для того я и пишу сие в отсутствии, чтобы в присутствии не употребить строгости по власти, данной мне Господом к созиданию, а не к разорению. (2Кор.13:10)**

Но строгость нужна в Церкви не только в отношении к согрешающим. Как воспитывался Апостол Павел? **Жизнь мою от юности [моей], которую сначала проводил я среди народа моего в Иерусалиме, знают все Иудеи; они издавна знают обо мне, если захотят свидетельствовать, что я жил фарисеем по строжайшему в нашем вероисповедании учению. (Деян.26:4,5)**

Если бы в общине ввести такие правила, то наверное три четверти членов разбежались бы. Сейчас такие правила не нужны, но во время Богослужения нужна строгость, собранность, а не расхлябанность. Некоторые насмехаются над строгостями, которых придерживаются в жизни другие верующие, но мне кажется, что это лучше, чем быть несерьёзным и расхлябанным. Строгость же является одним из свойств нашего Бога.

 **Псалом 7**

Ты восстань же, о Господи, в гневе Твоём

И подвигнись, врагов попирая,

Что в неистовой злобе восстали кругом,

На законы Твои не взирая.

Осуди же их, Господи, строгим судом,

Что от века для них заповедал,

Пробудись для меня, и да станут кругом,

Те, кто милость и благость изведал,

И прославят Тебя. Поднимись в высоту

И оттуда суди все народы.

Я суда не боюсь, Твоё имя я чту,

В непорочности прожил все годы.

Нечестивых же злоба умолкнет навек,

А всех праведных Ты подкрепляешь.

Не сокрыт пред Тобой ни один человек,

Всех утробы, сердца испытаешь.

Боже, праведный, щит мой, спасенье моё.

Правых сердцем Он всех защищает,

Но суровым судом Он осудит того,

Кто свой взор от Него отвращает.

Напрягает Свой лук, изощряет Свой меч,

Он соделал палящими стрелы.

Он нацелил Свой лук, меч готов тех посечь,

Кто неправду, нечестие делал.

Потому будем внимательны к действиям Божьим, чтобы нам войти в Царство Небесное, а не подвергнуться строгому наказанию.

 **От Матфея 25**

«Когда Сын Человеческий со славой,

Придёт на землю, сядет Он на трон

И с Ангелами в силе величавой

Судить дела народов будет Он.

Как пастырь овчим стадом управляет,

Зовёт он от козлов овец своих,

Так Божий Сын народы разделяет;

Одних же Он отделит от других.

Овец же Он поставит одесную,

А всех козлов налево от Себя.

Тогда Он скажет овцам весть благую:

«О, вы, благословенные Отца!

Придите и наследуйте вы Царство,

Что приготовил вам Предвечный Бог.

Я голодал средь злобы и коварства,

Но есть из вас, кто пищей Мне помог.

Я жаждал – вы водою напоили,

Был странником – вы приняли Меня,

Когда был наг – одеждой наделили,

Когда был болен и в темнице Я –

Ко Мне пришли, Меня вы посетили».

Тогда те овцы станут вопрошать:

«Когда Тебя кормили и поили,

Когда Тебе смогли одежду дать?

Когда Тебя мы дома принимали,

В больнице посещали иль в тюрьме?»

Но Царь им скажет: «То, что тем вы дали,

Кто верует в Меня, то дали Мне.

Что одному из братьев сих малейших

Вы сделали, то сделали и Мне.

Входите же на пир, а этих злейших,

Стоящих там, на левой стороне,

Проклятием сейчас Я проклинаю

И выгоню из Царства Моего,

И в пламень вечный Я их посылаю,

Где сатана и ангелы его.

Я алкал – вы Меня не накормили,

Я жаждал – вы не дали Мне воды,

Был странником – Меня не приютили

И в холод не укрыли от беды.

Вы наготу одеждой не покрыли,

В тюрьме, в болезни бросили Меня».

«Когда же мы Тебе не послужили?

Когда же мы обидели Тебя?» -

Тогда они Царя со страхом спросят.

Но Царь же им ответит: «Так как вы

Не сделали тому, кто имя носит,

Что он Христов, боясь людской молвы,

Боясь суда и страха наказанья,

Всего того, о чём Я говорил,

То многие заплачут от сознанья:

«Я это для Христа не сотворил».

Тогда уже вы милость не найдёте,

Но совершат над вами грозный суд.

Вы, овцы, в Царство вечное войдёте,

Козлы же в муку вечную пойдут».

**Смирение Иисуса**

**Ибо в вас должны быть те же чувствования, какие и во Христе Иисусе: Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной. (Фил.2:5-8)**

Вследствие грехопадения мы, люди, стали врагами Богу и противимся Ему с самого детства. Поэтому для нас смиряться – это проблема из проблем. Но нам приходиться смиряться с обстоятельствами, хроническими болезнями или инвалидностью. Приходится смиряться и перед более сильными людьми, имеющими власть. Смирение – это принятие реальности такой, как она есть. Но перед кем смирился Иисус, сотворивший реальность и равный Богу? Ответ мы находим в этом же тексте. Он смирил Себя Самого. Иисус понимал, что у Отца есть только один реальный план спасения человечества. Но этот план должен осуществиться через Него!

Допустим: в самолёте разбился иллюитнатор и происходит утечка воздуха. Вы хотели бы, чтобы эту дырку заткнули вами? А Иисус отдал Себя в жертву за грехи наши. Человек был здоровым, но в результате аварии стал инвалидом. Какие усилия воли он должен приложить, чтобы смириться со сложившейся ситуацией. Свободный от всех и от всего стал беспомощным младенцем. Властелин вселенной принял образ раба. Обладающий по природе Своей неограниченными возможностями принял вид человека и стал как человек. Царь славы умирает как последний злодей. Вот как смирил себя наш Господь Иисус!

Сатана же не может смиряться. **Итак веселитесь, небеса и обитающие на них! Горе живущим на земле и на море! потому что к вам сошел диавол в сильной ярости, зная, что немного ему остается времени. Когда же дракон увидел, что низвержен на землю, начал преследовать жену, которая родила младенца мужеского пола. (Откр.12:12,13)**

Но в чём же сила смирения Христа? В послушании Отцу. Если мы хотим быть послушными Иисусу и нацелены на это, то Он даст нам силы смиряться. В некоторых ситуациях у меня автоматически возникает противление, но приходится успокаиваться, всё переосмысливать и смиряться. Апостол Павел является для нас примером того, как человек может быть послушным Богу и смиренным. **Я весьма возрадовался в Господе, что вы уже вновь начали заботиться о мне; вы и прежде заботились, но вам не благоприятствовали обстоятельства. Говорю это не потому, что нуждаюсь, ибо я научился быть довольным тем, что у меня есть. Умею жить и в скудости, умею жить и в изобилии; научился всему и во всем, насыщаться и терпеть голод, быть и в обилии и в недостатке. Все могу в укрепляющем меня Иисусе Христе. (Фил.4:10-13)**

**Великое приобретение - быть благочестивым и довольным. Ибо мы ничего не принесли в мир; явно, что ничего не можем и вынести [из него]. Имея пропитание и одежду, будем довольны тем. (1Тим.6:6-8)**

Смирение приводит к послушанию,

Смиренный благодать увидит Божию,

Он терпелив к невзгодам и страданию,

Не будет он бродить по бездорожию.

Господь же со смиренными общается,

Свою являя милость бесконечную,

И мудростью сердца их наполняются,

Язык их возвещает правду вечную.

Желания смиренных исполняются,

Не будет им в молитве преткновения,

Чрез них Господне имя прославляется,

Смиренным уготовано спасение.

**Милосердие Христа**

Милосердие это больше, чем жалость. Можно кого-то пожалеть и даже оказать ему помощь, но потом забыть о нём. Но у Бога не так. **Вот что я отвечаю сердцу моему и потому уповаю: по милости Господа мы не исчезли, ибо милосердие Его не истощилось. Оно обновляется каждое утро; велика верность Твоя! (Плач.3:21-23)**

Если мы читаем, что Иисус умилосердился, это значит, что Он принимал близко к сердцу нужды и страдания каждого человека, а не совершал показательных исцелений и чудес.

**Приходит к Нему прокаженный и, умоляя Его и падая пред Ним на колени, говорит Ему: если хочешь, можешь меня очистить. Иисус, умилосердившись над ним, простер руку, коснулся его и сказал ему: хочу, очистись. После сего слова проказа тотчас сошла с него, и он стал чист. (Мар.1:40-42)**

В Израиле знали, что проказа является наказанием от Бога и исцеляется только Самим Богом. Милосердие Иисуса проявилось не только в исцелении проказы, но и в снятии вины прокажённого, ибо Господь хочет спасти всякую душу.

**И вот, двое слепых, сидевшие у дороги, услышав, что Иисус идет мимо, начали кричать: помилуй нас, Господи, Сын Давидов! Народ же заставлял их молчать; но они еще громче стали кричать: помилуй нас, Господи, Сын Давидов! Иисус, остановившись, подозвал их и сказал: чего вы хотите от Меня? Они говорят Ему: Господи! чтобы открылись глаза наши. Иисус же, умилосердившись, прикоснулся к глазам их; и тотчас прозрели глаза их, и они пошли за Ним. (Матф.20:30-34)**

Поскольку я плохо вижу, то учился в Курском музыкальном училище для слепых и имел с ними общение. Это были вполне самостоятельные юноши и девушки. Многие слепые достигают немалых успехов в жизни, становятся преподавателями или творческими работниками. Они могут приспосабливаться к жизни ориентироваться в ситуации. Но Иисус тем слепым обо всём этом не говорит, а просто даёт им зрение, умилосердившись над ними.

Любовь Отца ходила по земле,

Слепых лечила, прогоняла бесов,

Спасала души, гибнущих во зле

От уз греха и плена мракобесов.

Склонялась нежно над больным, хромым,

Проказа гибла под ее лучами,

Любви потоки по путям земным,

Лились, смывая горе и печали.

Благой Отец мир грешный возлюбил

И, чтобы людям даровать спасенье,

Он Сына Своего не пощадил,

А нам открыл объятья примиренья.

Любовь Отца пошла на смертный Крест!

За мир заблудший истекал Он кровью.

Молил о милости Отца небес,

Оправдывая палачей c любовью!

Иисус грех мира принял на Себя,

Безвинный Агнец принесен был в Жертву,

Заплачена цена любви Христа,

Крестом проложен вечный мостик к небу!

Любовь Отца ходила по земле,

Для мира милосердием сияла,

Заблудшим душам в беспросветной мгле,

Она путь к вечной жизни указала.

Светлана Зайцева

Книга Псалтирь раскрывает нам внутреннюю жизнь Иисуса. Вот как Он относился к немощам и страданиям людей.

 **Псалом 34**

Вот свидетели восстали,

Что неправду говорят,

За добро мне злом воздали,

Душу сокрушить хотят

И о том, чего не знаю,

Вопрошают все меня.

Я ж о них переживаю

И о них постился я.

И во время их болезни

Я во вретище ходил,

И молитвой бесполезной

Я о них Тебя молил.

Те молитвы возвращались

Без ответа от Тебя,

А они же изощрялись,

Душу бедную губя.

Как с друзьями поступал я,

Им желая сострадать,

Я скорбел, главу склонял я,

Словно потерявший мать.

Как за братьев я старался

Умолять, Господь, Тебя,

А когда я претыкался,

Собирались на меня.

В этом мы также должны подражать Иисусу. **Наконец будьте все единомысленны, сострадательны, братолюбивы, милосерды, дружелюбны, смиренномудры; не воздавайте злом за зло или ругательством за ругательство; напротив, благословляйте, зная, что вы к тому призваны, чтобы наследовать благословение. (1Пет.3:8,9)**

Иисус также подтверждает эту истину. **Но вы любите врагов ваших, и благотворите, и взаймы давайте, не ожидая ничего; и будет вам награда великая, и будете сынами Всевышнего; ибо Он благ и к неблагодарным и злым. Итак, будьте милосерды, как и Отец ваш милосерд. (Лук.6:35,36)**

Но не будем забывать, что у Иисуса всё на своём месте. Есть милосердие, но есть и суд. **Господи! имя Твое вовек; Господи! память о Тебе в род и род. Ибо Господь будет судить народ Свой и над рабами Своими умилосердится. (Пс.134:13,14)**

Может быть то, что я сейчас скажу, для многих является тайной, но я вам её открою. Господь не умилосердится автоматически. Он также не хочет нас попугать, попугать, а потом умилосердиться. Суд Божий над нами истинный и справедливый. А умилосердится Господь над тем, кто это признает и придёт к Иисусу с раскаянием и сокрушённым сердцем.

**Иисус милостивый**

Милосердие и милость близки, но это не одно и то же. По милости Божьей и мы не исчезли. Милость является одним из основных качеств Бога. Любовь, милость и суд – вот та основа, на которой Бог строит взаимоотношения с нами. Милость Божья проявляется в нескольких направлениях.

**И они будут Моими, говорит Господь Саваоф, собственностью Моею в тот день, который Я соделаю, и буду миловать их, как милует человек сына своего, служащего ему. (Мал.3:17)**

В данном случае миловать это любить, заботиться, ласкать, утешать, вникать в нужды и проблемы. Но хочу обратить внимание на то, что сын не балованный, не распутный, но служащий отцу. Потому и Апостол Пётр призывает нас быть послушными детьми, чтобы пребывать в милости Божьей.

 **Псалом 102**

Господа благослови, душа моя, и радуйся,

Пусть всю внутренность мою наполнит торжество!

Господа благослови, душа моя, и радуйся,

И не забывай благодеяний всех Его.

Он снимает все грехи, прощает беззакония,

Исцеляет все недуги любящей рукой,

Избавляет жизнь Он от могильного зловония

И щедротами венчает, милостью святой.

И желание твоё благами насыщается,

Да благословенны будут жизнь твоя и труд,

И орлу подобно твоя юность обновляется.

Правду всем обиженным Господь творит и суд.

Показал Он Моисею путь освобождения

И сынам Израиля явил Свои дела.

Щедр и милостив Господь, велик долготерпением,

Не вовек Он негодует, гнев не до конца.

Ибо сотворил Он не по нашим преступлениям

И не по грехам великим нам Господь воздал.

Но как небо над землёй сияет в возвышении,

Так великую Свою Он милость даровал

Всем боящимся Его. И наши согрешения,

Как от запада восток, от нас Он удалил.

И как дети у отца находят утешение,

Так Он милосердие к боящимся явил.

Ибо знает Он состав наш, помнит, что мы прах земной,

Дни же человека, что трава в степи весной.

Вот взошёл он и расцвёл он, как цветочек полевой,

Но пронёсся ветер, что принёс палящий зной,

И увял он, и исчез он, и то место, где он был,

Уж не узнаёт его, но милостив Творец.

Он боящихся Его хранит, о них Он не забыл,

 На сынах сынов их правда, как златой венец.

Здесь милость означает помилование. Вместо того, чтобы наказать нас, Бог явил нам милость. Но, для того, чтобы нас помиловать, Бог возложил нашу вину на Сына Своего. И кто принял Его, как своего личного Спасителя и Господа, будет вкушать ту милость, о которой мы говорили в первом тексте.

Милостью является и незаслуженное даяние тому, кто не может воздать. Иисус приводит в пример доброго Самарянина, оказавшего милость израненному Иудею. Слова благодать и милость на иврите обозначаются одним словом – хэсэд. Так что дары благодати это дары милости, которые даны нам не по делам или заслугам, а исключительно из милости. По милости Божьей мы имеем различные служения. **Посему, имея по милости [Божией] такое служение, мы не унываем; но, отвергнув скрытные постыдные [дела], не прибегая к хитрости и не искажая слова Божия, а открывая истину, представляем себя совести всякого человека пред Богом. (2Кор.4:1,2)**

Павел не хвалится своей верностью Богу, хотя и мог бы, но говорит: **Относительно девства я не имею повеления Господня, а даю совет, как получивший от Господа милость быть [Ему] верным. (1Кор.7:25)**

Вот как многообразно проявляется милость Божья к нам, людям. Живя на земле, Иисус являл величайшую милость ко всем; и к тем, которые хотели погубить Его, и даже к тем, которые распинали Его.

 **От Луки 23**

Вели же с Ним на смерть и двух злодеев.

Когда на место Лобное пришли,

То Иисуса донага раздели,

Вино Ему со смирной поднесли,

Для облегченья выпить предлагали,

Но Он не принял зелия сего.

Был третий час, когда Христа распяли,

Прибив гвоздями ко кресту Его.

Когда же Иисуса распинали,

Молился Он Отцу за палачей:

«Прости им, Отче, ведь они не знали,

 И думали, что вправду Я злодей».

Да и всё служение Иисуса Христа являлось величайшей милостью Бога к нам. Читая эту книгу, вы должны это увидеть. Я же хочу показать вам, как проявляется милость Иисуса к нам сейчас. **Разумею то, что Иисус Христос сделался служителем для обрезанных - ради истины Божией, чтобы исполнить обещанное отцам, а для язычников - из милости, чтобы славили Бога, как написано: за то буду славить Тебя, (Господи,) между язычниками, и буду петь имени Твоему. (Рим.15:8,9)**

Под язычниками надо понимать все остальные народы земли. Хоть у меня еврейская фамилия, но сам я украинец, так что призван Христом из милости. Следует избегать неправильного или предвзятого отношения к евреям и их спасению, иначе можно потерять милость. С Израилем же Бог творит всё, что предрёк в Своём Святом Слове, и не уклонится от того.

**Посему Он должен был во всем уподобиться братиям, чтобы быть милостивым и верным первосвященником пред Богом, для умилостивления за грехи народа. Ибо, как Сам Он претерпел, быв искушен, то может и искушаемым помочь. (Евр.2:17,18)**

Служение Христа, как Первосвященника, имеет для нас решающее значение. Если бы Бог через жертву умилостивления, принесённую Иисусом Христом, простил нам только все прошлые грехи, то что делать с теми грехами, которые мы совершаем после уверования? Но Всевышний воздвиг нам такого Первосвященника, Который не только прощает нас, если мы покаемся, но и освящает нас для того, чтобы мы могли побеждать грехи. Он ходатайствует за нас перед Отцом по воле Его, Он освящает нас также и для разумного служения Богу нашему.

Милость Божия вечна. Бог был, есть и всегда будет выше нас, потому мы постоянно будем нуждаться в Его милости. Но и нам нужно быть милостивыми друг к другу, а также к окружающим нас людям. **Ибо суд без милости не оказавшему милости; милость превозносится над судом. (Иак.2:13)**

Мы же должны быть милостивы не из-за боязни суда, но потому что Христос живёт в нас. **Блаженны милостивые, ибо они помилованы будут. (Матф.5:7)**

Для Отца и Сына творить милость является блаженством. Ангелы на небесах радуются о помилованных грешниках. Потому и мы должны быть счастливы, если можем оказать кому-то милость.

**Скорбь, печаль**

**И, воззрев на них с гневом, скорбя об ожесточении сердец их, говорит тому человеку: протяни руку твою. Он протянул, и стала рука его здорова, как другая. (Мар.3:5)**

Хоть Иисус и воззрел на них с гневом, но Ему жалко было эти погибающие души и Он скорбел о печальном состоянии их сердец.

 **От Иоанна 11**

Мария же Иисуса увидала,

К ногам Его припала и с тоской –

«Ах, если б Ты пришёл – она сказала –

И был бы здесь – не умер бы брат мой»

Когда Иисус её в слезах и в горе,

И Иудеев плачущих, узрел,

О том, что смерть душе приносит боли,

Сам возмутился, духом восскорбел.

Спросил их: «Где его вы положили?»

«О, Господи, пойди и посмотри».

И у Иисуса слёзы проступили,

А Иудеи стали говорить:

«Смотри, как Он любил его!» Иные

Сказали: «Вот слепому Он открыл

Глаза. Не мог Он сделать, чтобы ныне

И Лазарь сей не умирал, но жил?»

Иисус со скорбью внутренней ко гробу

Приходит. Вот пещеру видит Он,

И камень там привален был ко входу.

Народ же плачет, скорбью удручён.

Иисус восскорбел о том, что люди стали пленниками греха, от чего и умирают. Иисус скорбел о том, что смерть причиняет горе близким умершего. Господь слышал слова находящихся там Иудеев и внутренне скорбел об их неверии. Вот сколько скорбей причиняли Ему люди. В псалмах мы читаем много молитв, в которых Иисус изливает Свою печаль перед Богом. Вот отрывок из Псалма 30, который я переложил в стихи.

 **Псалом 30**

Господи, меня помилуй, ибо крайне тесно мне

И от горести иссохло око у меня.

Истощилась жизнь и от печали нету места мне,

Изнывает и утроба, и душа моя.

Истощились и лета, лета мои в стенаниях,

От грехов изнемогает сила у меня

И иссохли кости все в жестоких сих страданиях,

От врагов моих коварных в поношенье я.

Для соседей и знакомых стал, я как страшилище,

Все, увидевши меня, от меня бегут,

Я забыт в сердцах, как мёртвый и на их судилище

Я отвержен, стал для них, как сломанный сосуд.

Ибо слышу я злоречье многих отовсюду,

На коварство их советов с ужасом смотрю.

Сговорились и решили, что я жить не буду,

И исторгнуть умышляют душу в ад мою.

Я же на Тебя, Господь, всем сердцем уповаю,

Говорю Тебе: Ты - Бог мой и в руке Твоей

Дни мои. Избавь меня, Тебя я умоляю,

От руки гонителей, врагов и всех скорбей.

Иисусу доставляло скорбь и печаль не только то, что Его замышляли убить, но также то, что близкие не веровали в Него.

 **Псалом 68**

Не страшится стыда, кто во мне пребывал

И Тебя кто искал постоянно.

Я же ради Тебя поношенье принял

И злословят меня непрестанно,

И лицо покрывают бесчестьем они.

Стал чужим я для многих знакомых,

Посторонним для братьев моих и родни,

Ибо ревность по Божьему дому

Поедает меня и злословия тех,

Кто воздвиг на Тебя поношенье,

Принял я на себя и несу этот грех,

И другие несу согрешенья.

Плачу я о грехе их, душою постясь,

И за это несу поношенье.

Я во вретище был, а они же, смеясь,

Пели песни о мне в опьяненье.

Я как притча для них и сидят у ворот,

Обо мне непрестанно толкуют.

Я к Тебе прибегаю, о Боже щедрот,

 И душой по Тебе я тоскую.

Как это ни удивительно, но Иисус и Сам изведал болезни. В Евангелиях это не описано, а Давид пророчески говорит об этом. Притом, болезнь Иисуса была тяжёлая. **Враги мои говорят обо мне злое: "когда он умрет и погибнет имя его?" И если приходит кто видеть меня, говорит ложь; сердце его слагает в себе неправду, и он, выйдя вон, толкует. Все ненавидящие меня шепчут между собою против меня, замышляют на меня зло: "слово велиала пришло на него; он слег; не встать ему более". Даже человек мирный со мною, на которого я полагался, который ел хлеб мой, поднял на меня пяту. (Пс.40:6-10)**

Последние слова приведённого текста однозначно говорят об Иуде Искариоте, а псалом говорит об Иисусе Христе. Возможно в Назарете знали, что Иисус перенёс болезнь. **Он сказал им: конечно, вы скажете Мне присловие: врач! исцели Самого Себя; сделай и здесь, в Твоем отечестве, то, что, мы слышали, было в Капернауме. И сказал: истинно говорю вам: никакой пророк не принимается в своем отечестве. (Лук.4:23,24)**

Он был истязуем и обезображен,

Над Ним издевалась, безумствуя, стража.

Он мог одним словом всё остановить,

Но чашу сполна предпочёл Он испить.

И не было в Нём ни величья, ни вида.

Презрён меж людьми Царь из рода Давида,

Изведал болезни, стал Мужем скорбей,

Чтоб взять на Себя наказанье людей.

Ведь мы совратились, как овцы блуждали,

И небо в Адаме мы все потеряли.

За наши грехи был изъязвлен Христос.

Он ранами нам исцеленье принёс.

Ведён на закланье, как Агнец, безмолвен.

Ведомый Божественной вечной любовью,

Он шёл добровольно на страшную казнь,

И смертью Своей Он от смерти нас спас.

Греха Он не сделал, стал Жертвой святою,

Чтоб вечное небо открыть нам с тобою.

С довольством Он смотрит на подвиг души.

И ты, друг, принять эту Жертву спеши.

Марина Шрейнер

А вы знаете о том, что и Бог Отец испытывал чувство скорби? **И увидел Господь, что велико развращение человеков на земле, и что все мысли и помышления сердца их были зло во всякое время; и раскаялся Господь, что создал человека на земле, и восскорбел в сердце Своем. (Быт.6:5,6)**

И сейчас наступает великое развращение. **Знай же, что в последние дни наступят времена тяжкие. Ибо люди будут самолюбивы, сребролюбивы, горды, надменны, злоречивы, родителям непокорны, неблагодарны, нечестивы, недружелюбны, непримирительны, клеветники, невоздержны, жестоки, не любящие добра, предатели, наглы, напыщенны, более сластолюбивы, нежели боголюбивы, имеющие вид благочестия, силы же его отрекшиеся. Таковых удаляйся. К сим принадлежат те, которые вкрадываются в домы и обольщают женщин, утопающих во грехах, водимых различными похотями, всегда учащихся и никогда не могущих дойти до познания истины. Как Ианний и Иамврий противились Моисею, так и сии противятся истине, люди, развращенные умом, невежды в вере. Но они не много успеют; ибо их безумие обнаружится перед всеми, как и с теми случилось.**

 **А ты последовал мне в учении, житии, расположении, вере, великодушии, любви, терпении, в гонениях, страданиях, постигших меня в Антиохии, Иконии, Листрах; каковые гонения я перенес, и от всех избавил меня Господь. Да и все, желающие жить благочестиво во Христе Иисусе, будут гонимы. Злые же люди и обманщики будут преуспевать во зле, вводя в заблуждение и заблуждаясь. (2Тим.3:1-13)**

Поскольку одни люди извращают Евангелие, другие не хотят о нём слышать, третьи откровенно враждуют против него, то на землю придёт эпоха судов Божьих, которая называется великой скорбью. Истинные же верующие всегда терпели скорби и страдания. Но в пришествие Господа нашего Иисуса Христа будет праведное воздаяние каждому по делам его. **Всегда по справедливости мы должны благодарить Бога за вас, братия, потому что возрастает вера ваша, и умножается любовь каждого друг ко другу между всеми вами, так что мы сами хвалимся вами в церквах Божиих, терпением вашим и верою во всех гонениях и скорбях, переносимых вами в доказательство того, что будет праведный суд Божий, чтобы вам удостоиться Царствия Божия, для которого и страдаете. Ибо праведно пред Богом - оскорбляющим вас воздать скорбью, а вам, оскорбляемым, отрадою вместе с нами, в явление Господа Иисуса с неба, с Ангелами силы Его, в пламенеющем огне совершающего отмщение не познавшим Бога и не покоряющимся благовествованию Господа нашего Иисуса Христа, которые подвергнутся наказанию, вечной погибели, от лица Господа и от славы могущества Его, когда Он приидет прославиться во святых Своих и явиться дивным в день оный во всех веровавших, так как вы поверили нашему свидетельству. Для сего и молимся всегда за вас, чтобы Бог наш соделал вас достойными звания и совершил всякое благоволение благости и дело веры в силе, да прославится имя Господа нашего Иисуса Христа в вас, и вы в Нем, по благодати Бога нашего и Господа Иисуса Христа. (2Фесс.1:3-12)**

**Кроткий Иисус**

 **От Матфея 11**

Приди ко Мне, о, бедный, утруждённый,

Открыть свои заботы поспеши.

Приди ко Мне, грехом обременённый,

Найдёшь покой, отраду для души.

Вы иго на себя Моё возьмите,

Признайте над собою власть Мою,

Моё ученье сердцем вы примите;

Вас кротости, смиренью научу.

И вы покой найдёте вашим душам,

Моё же бремя будет вам легко,

И иго благо всем, кто Мне послушен,

 И Царствие от вас недалеко».

Эти стихи удивительны. С одной стороны Иисус говорит о Своей кротости, с другой же о Своей власти, что подтверждает и знаменитое пророчество о Нём. **Ликуй от радости, дщерь Сиона, торжествуй, дщерь Иерусалима: се Царь твой грядет к тебе, праведный и спасающий, кроткий, сидящий на ослице и на молодом осле, сыне подъяремной.** **(Зах.9:9)**

Кроткий человек проявляет смирение, покорность, не отвечает злом на зло, не превозносится, не гневается до того, чтобы сделать зло. Царь же должен властвовать, повелевать, наказывать тех, кто ему противится. Но как же у Иисуса совмещаются эти противоположные качества? Кроткими не рождаются, но становятся. Чтобы стать кротким, человеку нужно в большей или меньшей степени пройти процесс укрощения, то есть, подавления его злых наклонностей. Иисуса же никто не укрощал, но Он кроткий от начала. Мы знаем, что сатана возгордился и воспротивился Богу. Иисус, будучи Сыном Всевышнего, от начала во всём послушен и покорен Отцу. Вот о какой кротости идёт речь. **Господь Бог открыл Мне ухо, и Я не воспротивился, не отступил назад. Я предал хребет Мой биющим и ланиты Мои поражающим; лица Моего не закрывал от поруганий и оплевания. И Господь Бог помогает Мне: поэтому Я не стыжусь, поэтому Я держу лице Мое, как кремень, и знаю, что не останусь в стыде. (Ис.50:5-7)**

Этот же пророк сравнивает Иисуса Христа с агнцем, то есть, ягнёнком. Когда овечку или ягнёнка ведут на убой, они не противятся. Так и Христос добровольно предал Себя на истязания и смерть. **Но Он взял на Себя наши немощи и понес наши болезни; а мы думали, [что] Он был поражаем, наказуем и уничижен Богом. Но Он изъязвлен был за грехи наши и мучим за беззакония наши; наказание мира нашего [было] на Нем, и ранами Его мы исцелились. Все мы блуждали, как овцы, совратились каждый на свою дорогу: и Господь возложил на Него грехи всех нас. Он истязуем был, но страдал добровольно и не открывал уст Своих; как овца, веден был Он на заклание, и как агнец пред стригущим его безгласен, так Он не отверзал уст Своих. (Ис.53:4-7)**

Но вернёмся к первому тексту. Иго означает власть, а бремя – обязанности. Кротость Христа проявляется в том, что Он не навязывает нам Свою власть, а хочет, чтобы мы сами добровольно и сознательно признали Его власть над нами. Имея право повелевать нами, поскольку мы являемся Его собственностью, Иисус хочет убеждать и учить нас на основе любви. Так старались поступать и Апостолы.

**Я же, Павел, который лично между вами скромен, а заочно против вас отважен, убеждаю вас кротостью и снисхождением Христовым. Прошу, чтобы мне по пришествии моем не прибегать к той твердой смелости, которую думаю употребить против некоторых, помышляющих о нас, что мы поступаем по плоти. (2Кор.10:1,2)**

Слово бремя мы воспринимаем как что-то тяжёлое, неудобное. На иврите это слово означает тяжесть, груз, нагрузку, налог. А Иисус говорит, что Его бремя лёгкое. Как это понимать? Приведу сравнение. Если люди решают вступить в брачный союз, то они должны понимать, что у них появятся новые обязанности по отношению друг к другу, по содержанию дома и семьи, по воспитанию детей. Понимающие это и любящие друг друга, охотно берут на себя эти обязанности, а исполнение их не является для них тяжестью. Если мы действительно полюбили Иисуса, то любая обязанность будет для нас в радость, потому что, исполняя наши христианские обязанности, мы доставляем радость Иисусу. Рабы, принесшие прибыль от данных им талантов, вошли в радость господина своего. Господь не заставляет нас служить Ему, но мягко привлекает. Как бы у нас самих возникает желание трудиться для Него в той или иной области. Иисус же наставляет нас и управляет нами.

Кротость должна стать неотъемлемой частью нашего характера, как и другие качества Христа. **Мудр ли и разумен кто из вас, докажи это на самом деле добрым поведением с мудрою кротостью. (Иак.3:13)**

**Кротость ваша да будет известна всем человекам. Господь близко. (Фил.4:5)**

**Верный Своему слову**

**Верно слово: если мы с Ним умерли, то с Ним и оживем; если терпим, то с Ним и царствовать будем; если отречемся, и Он отречется от нас; если мы неверны, Он пребывает верен, ибо Себя отречься не может. (2Тим.2:11-13)**

Иисус верен и всему, что написано в Библии. **Не думайте, что Я пришел нарушить закон или пророков: не нарушить пришел Я, но исполнить. Ибо истинно говорю вам: доколе не прейдет небо и земля, ни одна иота или ни одна черта не прейдет из закона, пока не исполнится все. (Матф.5:17,18)**

Верность предполагает неукоснительное соблюдение взятых на себя обязательствах. Если я никому ничего не обещал, то как я могу проявить верность? Бог открывает нам Себя как суверенную личность. **Я познал, что велик Господь, и Господь наш превыше всех богов. Господь творит все, что хочет, на небесах и на земле, на морях и во всех безднах; возводит облака от края земли, творит молнии при дожде, изводит ветер из хранилищ Своих. (Пс.134:5-7)**

Никто не может оказать на Него и духовное воздействие, принудить что-то сделать. **Кто исчерпал воды горстью своею и пядью измерил небеса, и вместил в меру прах земли, и взвесил на весах горы и на чашах весовых холмы? Кто уразумел дух Господа, и был советником у Него и учил Его? С кем советуется Он, и кто вразумляет Его и наставляет Его на путь правды, и учит Его знанию, и указывает Ему путь мудрости? Вот народы - как капля из ведра, и считаются как пылинка на весах. Вот, острова как порошинку поднимает Он. И Ливана недостаточно для жертвенного огня, и животных на нем - для всесожжения. Все народы пред Ним как ничто, - менее ничтожества и пустоты считаются у Него. Итак кому уподобите вы Бога? И какое подобие найдете Ему? (Ис.40:12-18)**

Итак, Бог никому не обязан давать обещания или брать на Себя какие-то обязательства. Но Библия от начала и до конца просто пронизана обещаниями – обетованиями Божьими и теми обязательствами, которые Бог взял на Себя добровольно. Он их неукоснительно исполняет и тем показывает нам Свою верность. Часто Господь говорит, что когда это сбудется, то познаете, что Я – Бог. Бог верен как Своим словам о воздаянии праведникам и вечной жизни, так и о воздаянии нечестивым и вечной погибели. Так же поступает и Христос, о чём говорит первый текст этой главы. А какие обязанности берёт на себя сатана или какие обещания он может дать? Потому он и называется неверным или лукавым. Таким образом, верность от Бога, а неверность от дьявола.

Если мы снова посмотрим на первые тексты этой главы, то увидим, что верность Иисуса, как Отцу, так и Своему слову, абсолютна. Если бы Он хоть в чём-то отрёкся Себя, то весь план спасения бы рухнул. Но мы можем смело полагаться на Его слова и обещания. Иисус верен как в великом, так и в малом, как в обетованиях для Церкви, так и для отдельного человека.

 **От Марка 16**

Дана Мне власть над небом и землёю,

И вас к народам посылаю Я.

Вас облекая силой неземною,

Учить людей, во имя же крестя

Отца и Сына, и Святого Духа,

Чтоб соблюдали слово, что сказал.

Я с теми, кто внимает чутким слухом,

Пребуду, как и вам Я обещал.

Кто веровать же будет и креститься,

Навеки будет от греха спасён,

А кто отвергнет слово, возмутится,

Навек в геену будет осуждён.

Уверовавших будут же знаменья

Сопровождать в нелёгком их пути.

Изгонят бесов властным повеленьем

И смогут исцеленье принести.

На змей наступят, также Весть благую

Иными языками возвестят.

И в дни лихие души сохраню Я,

Когда дадут им смертоносный яд».

**В следующую ночь Господь, явившись ему, сказал: дерзай, Павел; ибо, как ты свидетельствовал о Мне в Иерусалиме, так надлежит тебе свидетельствовать и в Риме. (Деян.23:11)**

Мы знаем, что Господь исполнил это обещание. Нам также нужно быть верными домостроителями, зная то, что испытывается не только наша вера, но и наша верность. Мы должны быть верными истине. Если вера наша не соответствует тому, что написано в Библии, то мы не сможем быть и верными., потому что не знаем, чему мы должны быть верными. Прежде всего, мы должны быть верными своему слову.

 **От Матфея 5**

А что о клятве сказано в Писанье?

Не преступай, но исполнять стремись,

И помни, Богу дал ты обещанье.

Я говорю вам: вовсе не клянись

Ни небом, вечным Божиим престолом,

И ни землёй, подножьем ног Его,

Ни Иерусалимом, Божьим Словом

Воздвигнутым для царства Моего,

Ни головой твоею. Ведь не можешь

Ты волосам придать желанный цвет.

Ты клятвой путь лукавому проложишь,

Да будет же у вас: да, да; нет, нет.

Если я что-то пообещал, я должен это исполнить, если я от чего-то отказался, то я не должен этого делать ни при каких обстоятельствах. Верность проявляется также старательном исполнении какого-то поручения или служения. Иисус называет рабов, употребивших таланты, добрыми и верными, а не употребившего - лукавым и ленивым. Мы должны быть верными друзьями, верными в супружеской жизни. Мы должны быть верными свидетелями. **Если же согрешит против тебя брат твой, пойди и обличи его между тобою и им одним; если послушает тебя, то приобрел ты брата твоего; если же не послушает, возьми с собою еще одного или двух, дабы устами двух или трех свидетелей подтвердилось всякое слово; если же не послушает их, скажи церкви; а если и церкви не послушает, то да будет он тебе, как язычник и мытарь. (Матф.18:15-17)**

**И Ангелу Пергамской церкви напиши: так говорит Имеющий острый с обеих сторон меч: знаю твои дела, и что ты живешь там, где престол сатаны, и что содержишь имя Мое, и не отрекся от веры Моей даже в те дни, в которые у вас, где живет сатана, умерщвлен верный свидетель Мой Антипа. (Откр.2:12,13)**

Да сохранит нас Бог от ложного свидетельства об Иисусе Христе! **Желаю, братия, чтобы вы знали, что обстоятельства мои послужили к большему успеху благовествования, так что узы мои о Христе сделались известными всей претории и всем прочим, и большая часть из братьев в Господе, ободрившись узами моими, начали с большею смелостью, безбоязненно проповедывать слово Божие. Некоторые, правда, по зависти и любопрению, а другие с добрым расположением проповедуют Христа. Одни по любопрению проповедуют Христа не чисто, думая увеличить тяжесть уз моих; а другие - из любви, зная, что я поставлен защищать благовествование. Но что до того? Как бы ни проповедали Христа, притворно или искренно, я и тому радуюсь и буду радоваться, ибо знаю, что это послужит мне во спасение по вашей молитве и содействием Духа Иисуса Христа, при уверенности и надежде моей, что я ни в чем посрамлен не буду, но при всяком дерзновении, и ныне, как и всегда, возвеличится Христос в теле моем, жизнью ли то, или смертью. (Фил.1:12-20)**

**Иисус – Советник**

**Ибо младенец родился нам - Сын дан нам; владычество на раменах Его, и нарекут имя Ему: Чудный, Советник, Бог крепкий, Отец вечности, Князь мира. (Ис.9:6)**

Что такое совет? Это не приказ и не поручение, но добрая подсказка. Это также и не наставление. Совет можно принять или не принять. Об этом нам нужно всегда помнить, чтобы не уподобиться Ахитофелу, который не смог перенести отвержение его совета. **И увидел Ахитофел, что не исполнен совет его, и оседлал осла, и собрался, и пошел в дом свой, в город свой, и сделал завещание дому своему, и удавился, и умер, и был погребен в гробе отца своего. (2Цар.17:23)**

Но посмотрите, какой удивительный наш Господь Иисус! Имея всю власть повелевать, Он даёт советы для того, чтобы мы могли всё обдумать и добровольно согласиться с Ним. Мы уже говорили о книжнике, который хотел следовать за Иисусом. Господь не повелевает ему и не отгоняет его, но как бы советуется с ним, предлагая ему подумать. **Тогда один книжник, подойдя, сказал Ему: Учитель! я пойду за Тобою, куда бы Ты ни пошел. И говорит ему Иисус: лисицы имеют норы и птицы небесные - гнезда, а Сын Человеческий не имеет, где приклонить голову. (Матф.8: 19,20)**

Иисус даёт совет человеку, позвавшему Его вкусить хлеба, и занимавшим первые места.

 **От Луки 14**

Заметив же, как званные стремились

Занять скорее первые места,

Иисус сказал им, чтобы вразумились:

«Коль будешь зван на брачный пир когда,

Старайся, где повыше, не садиться.

Придёт знатнейший – и придётся встать,

И со стыдом великим удалиться,

И место где-то сзади поискать.

А коль займёшь ты место где-то сзади,

Тогда хозяин пира, подойдя,

Тебя на место высшее посадит,

И будет это славой для тебя.

И если сам себя кто возвышает,

Унижен перед всеми будет он,

А кто себя пред Богом унижает,

Возвышен будет в Царствии Моём».

И, продолжая речь Свою на пире,

Позвавшему Его Иисус сказал:

«Здесь все собрались, кто с тобою в мире,

Соседи, братья, близкие друзья.

А ты зови же на обед иль ужин

Твоих друзей не по богатству их.

Зови ты тех, кто никому не нужен:

Хромых, увечных, нищих и слепых.

Блажен ты будешь, что воздать не могут

Они тебе за милости твои.

Тебе воздастся в Царствии у Бога

За дело милосердья и любви».

Даже недоброжелатели спрашивали совета у Иисуса. **Тут книжники и фарисеи привели к Нему женщину, взятую в прелюбодеянии, и, поставив ее посреди, сказали Ему: Учитель! эта женщина взята в прелюбодеянии; а Моисей в законе заповедал нам побивать таких камнями: Ты что скажешь? Говорили же это, искушая Его, чтобы найти что-нибудь к обвинению Его. Но Иисус, наклонившись низко, писал перстом на земле, не обращая на них внимания. Когда же продолжали спрашивать Его, Он, восклонившись, сказал им: кто из вас без греха, первый брось на нее камень. (Иоан.8:3-7)**

Мы видим, что они не в состоянии были исполнить этот совет.

Иисус не только Сам давал советы, но привлекал и учеников к Своим делам, как бы советуясь с ними. **Иисус, возведя очи и увидев, что множество народа идет к Нему, говорит Филиппу: где нам купить хлебов, чтобы их накормить? Говорил же это, испытывая его; ибо Сам знал, что хотел сделать. Филипп отвечал Ему: им на двести динариев не довольно будет хлеба, чтобы каждому из них досталось хотя понемногу. Один из учеников Его, Андрей, брат Симона Петра, говорит Ему: здесь есть у одного мальчика пять хлебов ячменных и две рыбки; но что это для такого множества? (Иоан.6:5-9)**

Иисус знал, что хотел делать, а зачем же совещаться с учениками, которые в данный момент не могут дать дельного совета? Иисус хотел, чтобы они были в активном общении с Ним. Того же Он хочет и от нас.

Апостол Павел даёт Коринфянам совет, но не обязывает их поступать именно так. **Относительно девства я не имею повеления Господня, а даю совет, как получивший от Господа милость быть [Ему] верным. (1Кор.7:25)**

Также и мы должны уметь прислушиваться к советам и не настаивать на своём, когда сами даём советы. Иисус и сейчас может прийти к нам не с повелением, а с советом, чтобы мы вступили с Ним в активное общение. Удивительно то, что Ангелу Лаодикийской церкви Господь не повелевает, а советует. **Ибо ты говоришь: "я богат, разбогател и ни в чем не имею нужды"; а не знаешь, что ты несчастен, и жалок, и нищ, и слеп, и наг. Советую тебе купить у Меня золото, огнем очищенное, чтобы тебе обогатиться, и белую одежду, чтобы одеться и чтобы не видна была срамота наготы твоей, и глазною мазью помажь глаза твои, чтобы видеть. (Откр.3:17,18)**

Заканчиваю эту главу несколькими изречениями из Книги притчей.

 **Притчи 12.15**

Все наставленья глупый отвергает,

Путь глупого в глазах его прямой

Кто слушает совет и принимает,

Тот мудрый и нашёл душе покой.

 **Притчи 13.10**

Высокомерный в споре не уступит

И меж людьми посеет он раздор,

Но тот совету доброму уступит,

Кто мудрый сердцем, он угасит спор.

 **Притчи 19.20**

Не прекословь, но слушайся совета

И обличенья мудрых принимай,

И мудрость снизойдёт к тебе за это

Впоследствии, ты только ожидай.

 **Притчи 27.9**

Как сердце в храме радует куренье

И веселит на коже масти след,

Так чувствуем от друга наслажденье,

Который нам сердечный дал совет.

**Иисус бескомпромиссный**

**И, возведя Его на высокую гору, диавол показал Ему все царства вселенной во мгновение времени, и сказал Ему диавол: Тебе дам власть над всеми сими [царствами] и славу их, ибо она предана мне, и я, кому хочу, даю ее; итак, если Ты поклонишься мне, то все будет Твое. Иисус сказал ему в ответ: отойди от Меня, сатана; написано: Господу Богу твоему поклоняйся, и Ему одному служи. (Лук.4:5-8)**

Лукавый знает о том, что его ждёт погибель, и что Иисус пришёл избавить мир от его власти и предлагает Христу компромисс. Он якобы готов сам отдать Иисусу всю власть и таким образом избавиться от погибели. Но дьявол выдвигает Иисусу коварное условие, которое Христос тотчас распознаёт. Если бы Иисус поклонился сатане, то Он согрешил бы перед Богом и не смог бы совершить наше спасение. Никакой власти Он, конечно бы, не получил. Мы должны твёрдо знать, что никакого компромисса между Богом и сатаной никогда не будет. А что такое компромисс? Это соглашение, устраивающее обе стороны при определённых уступках друг другу. Но дьявол лишён милости и прощения.

За Иисусом не раз наблюдали, не исцелит ли в субботу? Но Он не шёл на компромисс ради спокойствия этих людей, а исцелял в субботы, чем приводил их в бешенство и ярость. Но Иисус не шёл на компромисс и в более трудных условиях. Пилат предложил Иудеям компромисс. Страдания Иисуса Христа я описывал, собирая из всех Евангелий.

Тогда опять он вышел к Иудеям,

Желая Иисуса отпустить.

Они кричали, что сего злодея

Должно ему немедленно казнить.

«Ты кесарю не друг – они сказали, -

Коль не казнишь Его. Себя Царём

Он называет, это мы слыхали,

А значит кесарю противник Он».

На Пасху был обычай Иудейский

Помиловать злодея одного.

Там узник был, что поступал злодейски,

А имя же Варавва у него.

Он в городе соделал возмущенье,

А также и убийство совершил.

Пилат хотел Иисусу дать прощенье,

Разбойника того распять решив.

Но Иудеи громко закричали,

Когда Пилат об этом их спросил,

И отпустить Варавву пожелали,

 И быть по их прошению решил.

Но это произошло потому, что Иисус не хотел этого компромисса.

Смотревшие, негодными словами

Злословили распятого Христа:

«О, Ты, в три дня что созидаешь храмы,

Спаси Себя, сойди же со креста!»

Первосвященники смеялись тоже,

Старейшинам народа говоря:

«Других спасал – Себя спасти не может.

Коль выдавал Себя Он за Царя,

Пускай сойдёт с креста и Бога славит,

Тогда мы все поверим, как один.

На Бога уповал, так пусть избавит

 Его; ведь Он сказал: «Я Божий Сын».

Опять компромисс! Сойди с креста и уверуем! Но Иисус претерпел всё до конца, чтобы спасти нас. Христос снисходит к немощам нашим, но в определённых ситуациях компромисса не допускает, нравится нам это или нет.

 **От Матфея 6**

Сокровищ на земле не собирайте,

Где моль съедает, похищает тать,

Небесного сокровища желайте,

Нетленную живую благодать.

Не прилагайте сердца вы к земному,

К небесному стремитесь всей душой.

Не отдавайте сердца духу злому,

Стремитесь к жизни вечной, неземной.

Твои глаза светильник есть для тела,

От них зависит чистота ума.

Светлы глаза – смотри на Бога смело,

А коль худы, то какова же тьма!

Двум господам не должно быть в служенье.

Коль уважаешь, любишь одного,

Другому ты окажешь небреженье

И ненавидеть будешь ты его.

Мамоне не служите, не пытайтесь

Небесное с земным вы совмещать.

На милость уповайте и старайтесь

 Заботы все на Бога возлагать.

Здесь не говорится о том, что нельзя быть богатым или обеспеченным, но о том, что у нас на первом месте. Если мы понимаем, что значит служить Иисусу, то мы и поставим Его на первое место, а на второе Он не согласен.

**Прелюбодеи и прелюбодейцы! не знаете ли, что дружба с миром есть вражда против Бога? Итак, кто хочет быть другом миру, тот становится врагом Богу. Или вы думаете, что напрасно говорит Писание: "до ревности любит дух, живущий в нас"? Но тем большую дает благодать; посему и сказано: Бог гордым противится, а смиренным дает благодать. Итак покоритесь Богу; противостаньте диаволу, и убежит от вас.**

**Приблизьтесь к Богу, и приблизится к вам; очистите руки, грешники, исправьте сердца, двоедушные. Сокрушайтесь, плачьте и рыдайте; смех ваш да обратится в плач, и радость - в печаль. Смиритесь пред Господом, и вознесет вас. (Иак.4:4-10)**

Здесь говорится также и о том, что нужно делать, если мы в себе это увидели.

Апостол Павел вёл бескомпромиссную борьбу со лжеучениями и заблуждениями. **Почему же [так поступаю]? Потому ли, что не люблю вас? Богу известно! Но как поступаю, так и буду поступать, чтобы не дать повода ищущим повода, дабы они, чем хвалятся, в том оказались [такими же], как и мы. Ибо таковые лжеапостолы, лукавые делатели, принимают вид Апостолов Христовых. И неудивительно: потому что сам сатана принимает вид Ангела света, а потому не великое дело, если и служители его принимают вид служителей правды; но конец их будет по делам их. (2Кор.11:11-15)**

**Глупых же состязаний и родословий, и споров и распрей о законе удаляйся, ибо они бесполезны и суетны. Еретика, после первого и второго вразумления, отвращайся, зная, что таковой развратился и грешит, будучи самоосужден. (Тит.3:9-11)**

Если в нас проявляется и развивается новая жизнь, то мы будем уклоняться от всяких компромиссов, которые предлагает нам сатана и этот мир. **Иисус Христос вчера и сегодня и во веки Тот же. Учениями различными и чуждыми не увлекайтесь; ибо хорошо благодатью укреплять сердца, а не яствами, от которых не получили пользы занимающиеся ими.**

**Мы имеем жертвенник, от которого не имеют права питаться служащие скинии. Так как тела животных, которых кровь для [очищения] греха вносится первосвященником во святилище, сжигаются вне стана, - то и Иисус, дабы освятить людей Кровию Своею, пострадал вне врат. Итак выйдем к Нему за стан, нося Его поругание; ибо не имеем здесь постоянного града, но ищем будущего. (Евр.13:8-14)**

**Иисус долготерпеливый**

**Не медлит Господь [исполнением] обетования, как некоторые почитают то медлением; но долготерпит нас, не желая, чтобы кто погиб, но чтобы все пришли к покаянию. (2Пет.3:9)**

Читая этот стих, я больше обращал внимание на слово долготерпит. Но кого долготерпит Господь? Нас!!! А ради нас, спасённых и спасаемых, Он долготерпит и этот мир до тех пор, пока не наполнится число. После этого существование мира потеряет смысл и он будет уничтожен. Для нас же будет создана новая среда обитания – новое небо и новая земля. А пока Господь долготерпит нас со всеми нашими немощами и недостатками. Однажды из уст Его вырвался возглас, который приоткрывает нам тайну, как нелегко было жить безгрешному Иисусу среди грешных нас.

 **От Луки 9**

Когда же подошёл Иисус поближе,

Тогда народ приветствовал Его

И изумлялся, а ученики же

И книжники, не замечая то,

В разгаре спора были меж собою.

Иисус же подошёл и их спросил:

«О чём ваш спор и дело-то какое?»

Но некто из народа возгласил:

«Учитель, помоги! Привёл я сына,

Но дух нечистый обитает в нём,

О землю бьётся и кричит он сильно,

Скрежещет он зубами, а потом

Он, пену испуская, цепенеет.

И я просил учеников Твоих,

Чтобы изгнали духа поскорее,

Но не был бес послушен слову их».

И отвечал Иисус: «О, род неверный!

Доколе буду вас ещё терпеть,

Род развращённый, злой и лицемерный?

 На отрока хочу Я посмотреть».

Не будем забывать, сколько лет прожил Христос на земле. Для терпения это долгий срок, потому Иисус долготерпеливый. Он претерпел также за нас, чтобы потом ходатайствовать за нас.

**Посему Он должен был во всем уподобиться братиям, чтобы быть милостивым и верным первосвященником пред Богом, для умилостивления за грехи народа. Ибо, как Сам Он претерпел, быв искушен, то может и искушаемым помочь. (Евр.2:17,18)**

Слово претерпел означает перетерпел или превозмог терпением. Иисус претерпел от нас.

**Посему и мы, имея вокруг себя такое облако свидетелей, свергнем с себя всякое бремя и запинающий нас грех и с терпением будем проходить предлежащее нам поприще, взирая на начальника и совершителя веры Иисуса, Который, вместо предлежавшей Ему радости, претерпел крест, пренебрегши посрамление, и воссел одесную престола Божия. Помыслите о Претерпевшем такое над Собою поругание от грешников, чтобы вам не изнемочь и не ослабеть душами вашими. (Евр.12:1-3)**

Но здесь говорится о поругании от грешников, а причём тут мы? Я не родился праведником, но был грешником. Значит Иисус потерпел и от меня. Каждый истинно спасённый это понимает. Христос претерпел вместо нас и вместо меня. **Законом я умер для закона, чтобы жить для Бога. Я сораспялся Христу, и уже не я живу, но живет во мне Христос. А что ныне живу во плоти, то живу верою в Сына Божия, возлюбившего меня и предавшего Себя за меня. (Гал.2:19,20)**

Господь, будучи Главою Церкви, и сейчас долготерпит нас, но нам нельзя злоупотреблять Его долготерпением. Если мы чувствуем, как Господь терпеливо трудится в нас, как воспитывает и наставляет нас, как прощает нас и вновь возвращает на путь истины, то мы по достоинству оценим Его долготерпение!

Христос воспитывает терпение и в нас. **С великою радостью принимайте, братия мои, когда впадаете в различные искушения, зная, что испытание вашей веры производит терпение; терпение же должно иметь совершенное действие, чтобы вы были совершенны во всей полноте, без всякого недостатка. (Иак.1:2-4)**

**Итак, оправдавшись верою, мы имеем мир с Богом через Господа нашего Иисуса Христа, через Которого верою и получили мы доступ к той благодати, в которой стоим и хвалимся надеждою славы Божией. И не сим только, но хвалимся и скорбями, зная, что от скорби происходит терпение, от терпения опытность, от опытности надежда, а надежда не постыжает, потому что любовь Божия излилась в сердца наши Духом Святым, данным нам. (Рим.5:1-5)**

Долготерпение должно стать неотъемлемой частью нашего нового существа. **Плод же духа: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание. На таковых нет закона. (Гал.5:22,23)**

В скорби будьте терпеливы,

А в молитве постоянны.

Враг лукавый и спесивый

Нам приносит боль и раны.

Да не будем же в смущенье,

В страхе и тоске духовной!

Нашей верой и терпеньем

Победим сей мир греховный.

Сам Иисус даёт нам силы,

Послушанье и смиренье.

Будем твёрдо до могилы

Совершать своё спасенье.

**Начальник и Совершитель веры**

**Посему и мы, имея вокруг себя такое облако свидетелей, свергнем с себя всякое бремя и запинающий нас грех и с терпением будем проходить предлежащее нам поприще, взирая на начальника и совершителя веры Иисуса, Который, вместо предлежавшей Ему радости, претерпел крест, пренебрегши посрамление, и воссел одесную престола Божия. (Евр.12:1,2)**

Я уже приводил этот текст, но теперь мы рассмотрим его с другой стороны. Слово начальник здесь не означает главный на работе, а того, с которого что-то началось. В данном случае говорится о вере. Так что, вера началась с Иисуса? **В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог. Оно было в начале у Бога. Все чрез Него начало быть, и без Него ничто не начало быть, что начало быть. (Иоан.1:1-3)**

Всё так всё, в том числе и вера. Дорогие читатели! Приходилось ли вам попадать в такую ситуацию, когда от вас требуют что-то сделать именно так, а не иначе? Но вы сделали часть, как они требовали, а часть по своему. В итоге получилась неприятность. А почему вы сделали по своему? Потому что не поверили, что нужно сделать только так, а не иначе. Мы знаем, что Христос, как Личность, был ещё прежде сотворения мира, о чём говорится в главе 8 Книги Притчей. Бог всё спланировал заранее и действует по этому плану. Поэтому Он вначале говорит о том, что будет в конце. Когда же Отец открыл Сыну как план сотворения вселенной, так и план спасения мира, Иисус поверил, что всё должно быть именно так, а не иначе.

 **Псалом 39**

На Господа я твёрдо уповал

И потому ко мне Он приклонился,

Услышал вопль, моей молитве внял,

Из рва извлёк, где в страхе я томился.

Я в тинистом болоте также был,

Но и оттуда Он меня избавил,

Стопы мои на камне утвердил,

На ровном месте ноги Он поставил.

И песнь в уста мне новую вложил,

Ему хвалу пою в благоговенье.

Да уповают те, кто в страхе жил,

Увидев силу Божью и знаменья.

Блажен тот человек, что возложил

На Господа Всесильного надежду.

Он не был с теми, кто ходил во лжи,

Он гордого не слушал и невежду.

О, кто Тебе подобен в небесах?

Как много Ты для нас, Господь, соделал!

Сказать о помышленьях, чудесах

Твоих хотел я, им же предела.

Открыл Ты уши мне и слышал я,

Что приношений, жертв Ты не желаешь,

Не требуешь ни дров Ты, ни огня,

И жертвы Ты за грех не принимаешь.

Тогда Тебе сказал я: вот, иду;

Так обо мне Писания вещают.

Исполнить волю я Твою хочу,

Закон Твой в моём сердце сохраняю.

Ты знаешь, что устам не возбранял

Я возвещать в собрании великом

Твою всю правду. В сердце не скрывал

Её я при народе многоликом,

Но говорил о верности Твоей,

О милости Твоей и о спасенье.

В собраниях вещал я много дней

 Об истине Твоей и о прощенье.

Вот почему Господь Иисус назван Начальником веры. Вера же Его не стояла на месте, но проявлялась в делах, которые Он совершал точно так, как показывал Ему Отец.

 **От Иоанна 5**

И с той поры они Иисуса гнали

За то, что Он в субботу исцелил,

И гнусное убийство замышляли.

Иисус же им на это говорил:

«Отец доныне делает, и Сыну

Творить дела Он также завещал».

Но тут Его же сделали повинным,

Что Сыном Божьим Он Себя назвал,

Что представлял Себя Он Богу равным,

Притом ещё субботу нарушал.

Не вразумились этим чудом славным,

Иисус же им на это отвечал:

«Я истину скажу вам, не могу Я

Сам ничего творить, но Мой Отец

Показывает Мне, тогда творю Я,

Что повелел Всесильный Бог-Творец.

Что Он творит, творить велел Он Сыну,

И что творить – Отец Мне показал.

Он любит Сына и покажет ныне

Такие чудеса, что мир не знал.

Как Бог из праха мёртвых воскрешает,

Так Сыну дал Он силу воскрешать.

Отец Мой, что на небе суд свершает,

Дал Сыну на земле суды свершать,

Дабы, как чтут Отца, так чтили Сына,

А кто Его не чтит – не чтит Отца,

И поглотит его греха трясина,

 Не ждать ему уж лучшего конца.

Поскольку вера Иисуса Христа абсолютна, то Отец всецело полагается на Него и творит через Него всё, что считает нужным. Но Иисус также и Совершитель веры. О чьей вере здесь идёт речь? Конечно же, о нашей. **Ибо благодатью вы спасены через веру, и сие не от вас, Божий дар: не от дел, чтобы никто не хвалился. (Еф.2:8,9)**

Иисус совершил наше спасение, но мы должны принять это верой. Другого пути не существует. Мы не должны думать, что когда захотим, тогда и уверуем, или, как хотим, так и веруем. Вера – это Божий подарок нам, который мы можем принять, а можем и отвергнуть. Вера сопровождает нас и в последующей жизни, ибо мы ходим верою, а не видением. Совершителем же нашей веры является Иисус. Верою мы рождаемся свыше и получаем Святого Духа. Мы принимаем крещение по вере. Верою мы входим в Церковь Иисуса Христа, верою познаём Его учение, верою совершаем служение. Верою мы возносим молитвы, по вере совершаются чудеса и исцеления. Верою мы переходим в Царство Небесное, когда закончится наше время на земле. Иисус же наблюдает за нашей верой, испытывает её, направляет на истинный путь, также укрепляет нашу веру. Ученики обращались по правильному адресу, когда просили Иисуса о своей вере. **И сказали Апостолы Господу: умножь в нас веру. Господь сказал: если бы вы имели веру с зерно горчичное и сказали смоковнице сей: исторгнись и пересадись в море, то она послушалась бы вас. (Лук.17:5,6)**

Главное не в количестве веры, а в том, чтобы она была живая и способная развиваться. **И спросил [Иисус] отца его: как давно это сделалось с ним? Он сказал: с детства; и многократно [дух] бросал его и в огонь и в воду, чтобы погубить его; но, если что можешь, сжалься над нами и помоги нам. Иисус сказал ему: если сколько-нибудь можешь веровать, все возможно верующему. (Мар.9:21-23)**

Иисус - Твое имя так сладко!

Иисус - Ты покров и скала,

Если жизни дорога не гладка,

Чрез пустыню ведет ли она.

Проведешь долиною плача,

Сохранишь в сильных Божьих Руках,

Дашь ответ на любую задачу,

Удалишь все сомненья и страх!

Иисус - благодарность без меры

Наполняет усталый мой дух,

Не пройти путь до неба без веры,

Совершитель ее, верный Друг!

Иисус - Ты надежда и радость,

Лишь в Тебе исцеленье, покой,

Утешенье, великая благость,

Кто же может сравниться с Тобой?!

Светлана Зайцева

**Испытывающий веру**

**О сем радуйтесь, поскорбев теперь немного, если нужно, от различных искушений, дабы испытанная вера ваша оказалась драгоценнее гибнущего, хотя и огнем испытываемого золота, к похвале и чести и славе в явление Иисуса Христа, Которого, не видев, любите, и Которого доселе не видя, но веруя в Него, радуетесь радостью неизреченною и преславною, достигая наконец верою вашею спасения душ. (1Пет.1:6-9)**

Мы уже говорили о том, что испытывается наша верность, наше терпение, о том, что в нашей новой жизни нам необходимы духовные нагрузки для нашего совершенствования. Мы связаны с Богом и Христом исключительно через веру. Чтобы вера наша возрастала, она должна проходить определённые испытания, а мы также должны себя испытывать. **Испытывайте самих себя, в вере ли вы; самих себя исследывайте. Или вы не знаете самих себя, что Иисус Христос в вас? Разве только вы не то, чем должны быть. (2Кор.13:5)**

У неспасённых людей тоже есть вера, да и каждый человек во что-то верит. Но эта вера не соответствует тому, что написано в Священном Писании, и поэтому является скрытым или грубым идолопоклонством. Человек создаёт некоего бога в своём воображении или попадает под влияние людей, не познавших истину. Поскольку человек не вступил в прямые отношения с истинным Богом, Библию не читает, то и вера его не испытывается, но Господь её отвергает. Такие люди могут быть даже фанатичными, но притом и злыми. Если мы хотим испытать нашу веру, то должны вернуться к началу.

Вот мы услышали о Христе, но кем Он стал для нас?

 **От Луки 19**

Вот некий мытарь, человек богатый

Желал Иисуса видеть, кто же Он?

Но так как был он ростом маловатый,

Пробиться чрез толпу был не силён.

Тогда вперёд Иисуса забежавши,

Увидел он смоковницу одну

И на неё проворно он взобравшись,

Стал ждать, когда Иисус придёт к нему.

Иисус же, проходя, его заметил

И говорит: «Закхей, слезай скорей!

Мне надобно, чтоб ты сегодня встретил

Нас у себя со всей семьёй твоей»

И он сошёл и, радуясь душою,

Иисуса в дом богатый свой привёл.

Но недовольство было меж толпою

На то, что в дом Он к мытарю вошёл.

Закхей тогда же, ставши на средину,

Сказал: «Господь! Сейчас обет я дам:

Имения раздам я половину,

Кого обидел – вчетверо воздам».

Сказал Иисус: «О Боге позабывших

Пришёл Я к покаянью привести.

И он сын Авраама, ведь погибших

 Пришёл Сын Человеческий спасти»

После грехопадения люди как бы умерли, погибли для Бога, хотя они и живые по плоти. Но дух их мёртв для познания Бога. Вот почему Иисус применяет это слово.

**Книжники же и фарисеи роптали и говорили ученикам Его: зачем вы едите и пьете с мытарями и грешниками? Иисус же сказал им в ответ: не здоровые имеют нужду во враче, но больные; Я пришел призвать не праведников, а грешников к покаянию. (Лук.5:30-32)**

Спас ли Христос именно вас, а если спас, то отчего? Многие люди освобождаются от алкогольной и наркотической зависимости, переживают чудеса исцеления, освобождаются даже от нечистых духов и считают себя спасёнными. Это ещё не спасение, но привлечение ко Христу, во время которого бывают различные чудеса и необычные случаи. **Никто не может придти ко Мне, если не привлечет его Отец, пославший Меня; и Я воскрешу его в последний день. У пророков написано: и будут все научены Богом. Всякий, слышавший от Отца и научившийся, приходит ко Мне. (Иоан.6:44,45)**

Иисус же спасает погибшее и приводит грешников к покаянию. Считаете ли вы себя таковыми? Если не считаете, то вам не в чём и каяться, но вы не спасены, а вера ваша неправильная. **Вы называете Меня Учителем и Господом, и правильно говорите, ибо Я точно то. (Иоан.13:13)**

Что значит, назвать Иисуса Господом? Господь означает господин. Господин – это не вежливое обращение к кому-то, а хозяин, властелин моей жизни. А кто же я? Слуга, раб! А почему раб? Потому что являюсь собственностью моего Господина, за которую Он заплатил Своей Пречистой Кровью. Согласны ли вы занять такое положение перед Господом верой? Господь назвал Себя и Учителем, но как и чему учитесь лично вы?

 **От Иоанна 20**

Тогда к ней Ангел с речью обратился:

«О чём ты плачешь, скорбная жена?»

Она сказала: «Господа украли

И положили где, не знаю я».

И обратившись в горе и печали,

Увидела стоящего Христа.

Мария же Иисуса не узнала,

Но Он сказал: «Что плачешь ты, жена?

Кого ты ищешь?» а она сказала:

«Коль ты садовник, мне скажи, куда

Его ты вынес, где сейчас положен,

Чтоб я могла теперь Его забрать?»

Иисус сказал: «Мария!». «Это что же?

Как я могла Иисуса не узнать?

Раввуни!» Он сказал: «Не прикасайся

Ко Мне, ещё к Отцу Я не восшёл,

Но поскорее к братьям возвращайся,

И всем скажи, что Я к тебе пришёл.

Что к вашему Отцу теперь иду Я,

И восхожу к Отцу Я Моему,

Что Бога вашего теперь узрю Я,

 Воздам Я славу Богу Моему».

Если у нас есть Отец, то мы дети. Но согласны ли мы с тем, чтобы Отец воспитывал нас, а, если нужно, то и наказывал? Если вы хотите быть разбалованными и неуправляемыми детьми, то вера ваша неправильная. Господь призывает нас быть послушными детьми, ибо вера неразрывно связана с послушанием. **Верою Авраам повиновался призванию идти в страну, которую имел получить в наследие, и пошел, не зная, куда идет. (Евр.11:8)**

У Авраама была не только вера, но и дела веры. Кто-то скажет мне, что я проповедую какую-то суровую веру. Истинно спасённый человек приобретает одно очень важное чувство, которое взаимодействует с его верой. **Ибо во Христе Иисусе не имеет силы ни обрезание, ни необрезание, но вера, действующая любовью. (Гал.5:6)**

**Если я говорю языками человеческими и ангельскими, а любви не имею, то я - медь звенящая или кимвал звучащий. Если имею [дар] пророчества, и знаю все тайны, и имею всякое познание и всю веру, так что [могу] и горы переставлять, а не имею любви, - то я ничто. И если я раздам все имение мое и отдам тело мое на сожжение, а любви не имею, нет мне в том никакой пользы.**

**Любовь долготерпит, милосердствует, любовь не завидует, любовь не превозносится, не гордится, не бесчинствует, не ищет своего, не раздражается, не мыслит зла, не радуется неправде, а сорадуется истине; все покрывает, всему верит, всего надеется, все переносит. Любовь никогда не перестает, хотя и пророчества прекратятся, и языки умолкнут, и знание упразднится. (1Кор.13:1-8)**

Результатом нашего уверования должна стать любовь к Иисусу, к братьям и сёстрам, к окружающим нас людям и даже к нашим врагам. Ещё раз напоминаю, что Иисус постоянно испытывает нашу веру. Если мы не хотим самих себя испытывать и исследовать, то Он всё равно испытает нас. Не потерпеть бы нам при этом кораблекрушение в вере! Ведь вера испытывается при сложных обстоятельствах, возникающих в нашей жизни. Вот как испытывалась вера учеников. **И когда вошел Он в лодку, за Ним последовали ученики Его. И вот, сделалось великое волнение на море, так что лодка покрывалась волнами; а Он спал. Тогда ученики Его, подойдя к Нему, разбудили Его и сказали: Господи! спаси нас, погибаем. И говорит им: что вы [так] боязливы, маловерные? Потом, встав, запретил ветрам и морю, и сделалась великая тишина. (Матф.8:23-26)**

Ученики пытаются справиться с бурей своими силами, но у них ничего не получается и на них нападает страх. Но почему Иисус упрекает их в маловерии? Может быть Он хотел сказать, что и они могли бы повелеть буре утихнуть? Но страх сковал их веру.

 **От Матфея 14**

Тогда народ, увидев это чудо,

Сказал: «Ведь Он Пророк, грядущий в мир.

Провозгласим Его царём и будет

У нас теперь спокойствие и мир».

Тогда Иисус, собрав Своих двенадцать,

Отправиться их в лодке понудил,

И Сам не стал в том месте оставаться,

Взошёл на гору и Отца молил.

Почти всю ночь пробыл в уединенье,

Но вот Он зрит – ученики в беде,

И к ним спешит средь бури и волненья,

Идя же, как по суше, по воде.

Ученики, пришедши в изумленье,

«Наверно это призрак!» - говорят,

Но Иисус, увидев их волненье,

Им говорит: «Не бойтесь, это Я!»

Но Пётр сказал: «Коль это Ты, Учитель,

Вели мне по воде к Тебе прийти».

«Иди!» И Пётр пошёл, и вот Спаситель

Почти что рядом, мало уж идти,

Но видя сильный ветер и волненье

И убоявшись, начал утопать.

«О, Господи, спаси!» И в то мгновенье

Иисус дал руку, чтобы поддержать,

А Пётр за эту руку ухватился,

И твёрдость он почувствовал земли.

«О, маловерный, что ж ты усомнился?»

И к лодке по воде они пошли.

Вот ветер стих и волны усмирились,

И видя, что над всем Он Властелин,

Все подошли к Нему и поклонились:

«Воистину Иисус, Ты – Божий Сын!»

Пётр идёт не просто по воде, а по бурному морю. Но, когда он отвлекается от Иисуса, а сосредоточивается на обстановке, то начинает утопать вместе со своей верой. А если вера слабеет, то приходят и сомнения. Господь побуждал также учеников совершить умножение хлебов и рыб, но у них не хватило веры. Он спросил Филиппа, испытывая его. А что же испытывал Господь, как не веру? Может Он хотел, чтобы Филипп совершил это дело? Кстати: Филипп впоследствии творил немало чудес и знамений.

 **От Матфея 17**

Когда вошёл Он в дом, то приступили

Ученики и стали вопрошать.

Они ведь всё, как прежде, совершили,

Но беса не могли они изгнать.

«Но почему его мы не изгнали?»

Иисус ответил: «Веры нет у вас.

Имели б веру, то горе сказали,

И свергнулась бы в море в тот же час.

Скажу вам: если б веру вы имели

Хотя бы как горчичное зерно,

Чего бы попросить вы не посмели,

Всё то по вере будет вам дано.

Но будет нелегко в духовной битве,

И в этом убедитесь вы потом.

Сей род же изгоняется молитвой,

Молитвою прилежной и постом».

Вы не замечали, что некоторые действия в церкви совершаются как бы по накатанной дорожке. Мы знаем, как организовать праздничное служение, как преподать вечерю, как совершить помазание над больным. Может быть у Апостолов сложился некий стереотип, как изгонять бесов, но вера при этом исчезла. То есть, они стали действовать по неким правилам, но без веры. Такие же испытания веры происходят и у нас. Нам же нужно быть особенно внимательными, чтобы их замечать, а вера наша при этом должна укрепляться.

**Необычное решение проблем**

 **От Матфея 17**

В Капернауме деньги собирали

На храм, как это делали всегда.

Вот подошли к Петру и вопрошали:

«Учитель даст ли?» Он ответил: «Да».

Пошёл он в дом, чтобы дидрахму дать им,

Но Иисус, предупредил его:

«Сынам царя положено давать ли

Налог для государя своего?»

«Конечно нет». «Итак, сыны свободны,

Но, чтобы тех людей не соблазнять,

Возьми уду, забросив в моря волны,

Поймаешь рыбу. Изо рта достать

Статир ты сможешь, и отдашь тем людям

Ты деньги за Меня и за себя».

Так Иисус свершил и это чудо,

 И вразумил поспешного Петра.

Решение проблемы кажется Петру очень простым и он берёт это дело в свои руки. Деньги, чтобы дать на храм, есть, Учитель добрый, так что можно и самому взять и вынести. Но Господь смотрит на это дело иначе. Нельзя отвечать за другого человека даже в самом малом и очевидном. Пётр говорит, что Иисус даст на храм, а Иисус говорит, что давать не нужно, так как сыны свободны. Но Господь не оставляет опрометчиво пообещавшего Петра в неудобном положении. Он решает эту проблему необычным способом, а на храм даёт не по обязанности, но чтобы не соблазнять собирателей дидрахм. Также и нам не следует отвечать вместо других или принимать решения, ибо каждый за себя даст отчёт Богу.

**Когда же настал вечер, приступили к Нему ученики Его и сказали: место здесь пустынное и время уже позднее; отпусти народ, чтобы они пошли в селения и купили себе пищи. Но Иисус сказал им: не нужно им идти, вы дайте им есть. (Матф.14:15,16)**

Ученики предлагают Иисусу обычное решение проблемы, а Он направляет их к необычному решению. Но ученики рассуждают о проблеме обычным способом и приходят в тупик. Эту проблему решить невозможно. Иисус же показывает ученикам, как можно решить проблему кормления людей необычным способом. Он настолько необычен, что никакая наука его до сих пор объяснить не может. Но нам, верующим, такие объяснения и не нужны. Мы должны верить, что и сейчас, и в нашей жизни Иисус может решить проблему необычным способом, если мы с верой принесём её Ему и будем ожидать Его решения, а не сами что-то делать.

**Был болен некто Лазарь из Вифании, из селения, [где жили] Мария и Марфа, сестра ее. Мария же, которой брат Лазарь был болен, была [та], которая помазала Господа миром и отерла ноги Его волосами своими. Сестры послали сказать Ему: Господи! вот, кого Ты любишь, болен. Иисус, услышав [то], сказал: эта болезнь не к смерти, но к славе Божией, да прославится через нее Сын Божий. Иисус же любил Марфу и сестру ее и Лазаря. Когда же услышал, что он болен, то пробыл два дня на том месте, где находился. (Иоан.11:1-6)**

Обычно к тяжело больному или умирающему спешат, пытаясь оказать ему посильную помощь, а Иисус медлит. Он ждёт, чтобы Лазарь умер! Этого не понимает никто: ни ученики, ни сёстры Лазаря, ни Иудеи. А вы? Но ведь Господь Сам объясняет, что это к славе Божьей. Кроме того, это знамение предвосхищающее смерть и воскресение через три дня Самого Христа. И в нашей жизни могут быть катастрофические события, а Господь их не предотвращает, но даёт им совершиться! Как трудно нам в такие моменты увидеть премудрость и славу Божью! Но нужно смириться и не роптать на Господа. Тогда Он Сам утешит нас и объяснит, почему так произошло. У каждого события есть не только причины, но и последствия, которые Господь тоже учитывает.

Господь на нас вниманье обращает,

А мы понять не можем, что к чему.

Он терапию неба применяет

И ставит нас, как кажется, во тьму.

Иов благочестивый, непорочный…

Бог обратил вниманье на него

И разрешил испытывать на прочность:

Богат, здоров – и нет уж ничего…

И почему? Иову непонятно.

Жена, друзья – поддержки вовсе нет.

Объять не может то, что необъятно.

Неведомо, что был о нем совет.

В Вифании беда – болеет Лазарь.

«Приди, Учитель!» - сёстры так зовут.

Но медлит Иисус, идёт не сразу,

Хотя Мария, Марфа очень ждут.

А в день пасхальный пыльною дорогой

Идут в Эммаус два ученика.

В сердцах смятенье и печали много.

Но к ним Господь спешит издалека.

Он к ним спешит, глаза им открывает,

И разочарованья больше нет!

Господь на них вниманье обращает,

Чтоб засиял в сердцах спасенья свет.

В Вифании уже умерший Лазарь

Выходит по велению Христа.

И эта весть распространилась сразу,

И славят Бога многие уста!

Мария, Марфа ведь совсем не знали,

Что Бог на них вниманье обратил.

Брат умер. Сёстры плакали, рыдали.

Но брат воскрес! Бог славу всем явил!

С Иовом Бог имел Свою беседу.

Ему вопросов много задавал.

И через все свои страданья, беды

Он руку Провидения познал.

Да, разочарованья, неудачи

Порою допускает в жизни Бог.

Но, видя нашу боль, и небо плачет,

Хоть знает терапии сей итог.

Господь не причинит нам лишней боли,

Он хочет сердце в нас преобразить.

Он учит принимать Господню волю

И, Богу доверяя, свято жить!

Марина Шрейнер

А разве наше спасение, это обычное решение проблемы? Как обычно поступают с непослушным человеком? Сперва его пытаются вразумить, потом наказывают, потом отправляют в тюрьму на перевоспитание. Если и это не поможет, то его убивают. После грехопадения все люди рождаются злостно непослушными Богу. При описании судов Божьих во время великой скорби есть и такая фраза. И не раскаялись… А Бог предложил человечеству необычное решение проблемы. **Но Бог Свою любовь к нам доказывает тем, что Христос умер за нас, когда мы были еще грешниками. Посему тем более ныне, будучи оправданы Кровию Его, спасемся Им от гнева. Ибо если, будучи врагами, мы примирились с Богом смертью Сына Его, то тем более, примирившись, спасемся жизнью Его. И не довольно сего, но и хвалимся Богом чрез Господа нашего Иисуса Христа, посредством Которого мы получили ныне примирение.**

**Посему, как одним человеком грех вошел в мир, и грехом смерть, так и смерть перешла во всех человеков, [потому что] в нем все согрешили. Ибо [и] до закона грех был в мире; но грех не вменяется, когда нет закона. Однако же смерть царствовала от Адама до Моисея и над несогрешившими подобно преступлению Адама, который есть образ будущего. Но дар благодати не как преступление. Ибо если преступлением одного подверглись смерти многие, то тем более благодать Божия и дар по благодати одного Человека, Иисуса Христа, преизбыточествуют для многих. (Рим.5:8-15)**

**Иисус прощающий**

 **От Матфея 9**

Иисус пришёл в Капернаум, и в доме

Так тесно, что ни выйти, не войти.

Тут книжники хотели о законе

Беседу с Иисусом повести.

Но, что за шум и непонятный топот

У них над головами. С потолка

Посыпалась побелка, в доме ропот,

Отверстие проделала рука.

Но вот дыра становится всё шире,

И все в смятенье, лишь один Иисус

В спокойствии смотрел, как те четыре

Приятеля в нужде к Нему несут.

Расслабленным он был, и на носилках

Его друзья к Иисусу принесли,

Но как ни умоляли, ни просили,

Войти к Иисусу всё же не могли.

Но верили: Учитель им поможет,

На кровлю влезли, сделали дыру.

И вот, у ног Спасителя положен

Тот человек, имеющий нужду.

И, видя веру их, Иисус промолвил:

«Прощаются тебе грехи твои!»

И тут же гул и ропот дом наполнил:

«Он разве Бог, чтобы прощать грехи?»

Иисус же, видя злобу и сомненье,

Спросил их: «Что же легче Мне сказать?

Прощаются тебе все согрешенья,

Иль повелеть расслабленному встать?

Но чтоб вы знали, что дана Мне сила

Здесь людям на земле грехи прощать,

Что благодать вас свыше посетила –

Велю сейчас расслабленному встать!»

Он встал на ноги, прославляя Бога,

И страх, и трепет в доме всех объял,

И, взяв постель, пошёл он по дороге

В свой дом и многих встречных удивлял.

Этим чудом Иисус доказал, что Он действительно имеет власть прощать грехи. Иисус не перечисляет грехи расслабленного, но прощает ему все грехи. Так бывает и с теми, которые верой приняли Иисуса Христа Спасителем и Господом. Они ещё не способны осознать всю глубину своей греховности и испорченности, но Господь простил им и мне все грехи. А, простив нам грехи, Господь ввёл нас в Царство Отца Своего, даровав нам новую жизнь. Мы даже не осознавали того, что грешили лично против Иисуса, но Он прощает и такие грехи.

 **Притчи 15: 23**

 ***Радость человеку в ответе уст его,***

 ***и как хорошо слово вовремя!***

Коль будешь вслух ты сам с собою говорить

 На улице, не попадёшь ли ты в психушку?

 Уж лучше мысли о себе перед другими скрыть,

 Закрыться в комнате и говорить в подушку.

 Я говорил себе: «Ты добрый и прямой!»

 Но на работе что-то сильно раздражало,

 Меня соседи обходили стороной,

 А тут жена взяла детей и убежала.

 Я говорил себе: «Ты честный и простой!»

 Ну, выносил я кой-чего с работы,

 Ну, долга не отдал. Да он такой крутой!

 Ему б мои проблемы и заботы!

 И вот, когда я на морозе лес валил

 И зэки надо мною насмехались,

 Вдруг Сам Господь со мной заговорил,

 И мысли спутались, и чувства все смешались.

 Тогда я возопил: «Погибший грешник я!

 Но есть ли мне от смерти избавленье?»

 Нежданно радость охватила вдруг меня,

 Иисус мне даровал моих грехов прощенье.

 И понял я тогда, как нежно любит Он,

 И песня новая мне душу наполняла,

 И я сказал: «Иисус, я верю, я прощён!»

 Как вовремя тогда то слово прозвучало.

**Вели с Ним на смерть и двух злодеев. И когда пришли на место, называемое Лобное, там распяли Его и злодеев, одного по правую, а другого по левую сторону. Иисус же говорил: Отче! прости им, ибо не знают, что делают. И делили одежды Его, бросая жребий. (Лук.23:32-34)**

Но приходит время, когда мы должны научиться распознавать конкретные грехи и называть их своими именами. В церкви иногда приходится слышать такие молитвы: «Господи! Если я где-то когда-то в чём-то согрешил – прости меня!» Это молитва так, на всякий случай. Ни осознания грехов, ни раскаяния, ни исповедания в ней нет и за неё придётся отвечать, как за ещё один грех. **Если говорим, что не имеем греха, - обманываем самих себя, и истины нет в нас. Если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды. (1Иоан.1:8,9)**

Если человек грешил против церкви, внося ереси, заблуждения и разделения, но покаялся, то он должен исповедаться перед церковью. Повторяющиеся грехи или пороки на личном уровне нужно исповедать перед служителем. Если я заметил какую-то ошибку или согрешение в сегодняшнем дне, то достаточно исповедать это Господу немедленно или в вечерней молитве.

Иисус учит и нас прощать.

 **От Матфея 18**

Тогда к Иисусу Пётр пришёл с вопросом:

«Господь, скажи мне, сколько раз прощать

Мне брату, что грешит, меня поносит,

Семь раз?» Иисус же начал отвечать.

«Не говорю, семь раз, но до семижды

Семидесяти раз ему прости.

Подобно Царство Божие владыке,

Что повелел немедля привести

К нему раба, который десять тысяч

Талантов должен был, но не имел

Чем заплатить, тогда его владыка

Продать раба тотчас же повелел.

Продать жену, детей и всё именье,

Чтоб долг тот господину заплатить,

В отчаянье упал он на колени

И умолял царя, и стал просить:

«Владыка, потерпи на мне немного.

Я всё верну, помилуй, отпусти!»

Царь сжалился, и хоть был должен много,

Весь долг ему великий тот простил.

И вышел раб тот, радости исполнен,

Но вскоре он товарища нашёл,

Который сто динариев был должен,

Их требовал вернуть, был очень зол,

Душил его, а тот же, умоляя,

Просил его немного потерпеть.

Но раб жестокий, жалости не зная,

Велел его в темнице запереть,

Пока отдаст весь долг. Тогда владыке

Товарищи об этом донесли,

И были в огорчении великом.

И вновь раба к владыке привели.

«Злой раб! – тогда сказал правитель грозно –

Как унижался ты и как просил,

И я простил тебе тот долг огромный,

А ты же друга в малом не простил.

За то, что не помиловал другого,

Теперь ты к истязателям пойдёшь

И будешь в заключении суровом,

Пока всего мне долга не вернёшь».

Поступит также Мой Отец Небесный

С тем, кто от сердца брату не простил.

Итак, пребудьте в милости чудесной,

Дабы вас Бог от мести сохранил».

Для того, чтобы научиться прощать, нам нужно по достоинству оценить, что простил нам Иисус и как простил. **Итак облекитесь, как избранные Божии, святые и возлюбленные, в милосердие, благость, смиренномудрие, кротость, долготерпение, снисходя друг другу и прощая взаимно, если кто на кого имеет жалобу: как Христос простил вас, так и вы. (Кол.3:12,13)**

Вы знаете о том, что мы виновны во всех издевательствах, оплевании, биении и распятии Иисуса Христа? **Ибо я первоначально преподал вам, что и [сам] принял, [то] [есть], что Христос умер за грехи наши, по Писанию, (1Кор.15:3)**

А это значит, что и наши грехи привели Его на крест. И если мы осознаем, что Господь простил нам эту ужасную вину и грех против Него, то сколь ничтожными покажутся нам согрешения, которые мы должны простить брату или сестре.

Как простил Иисус? Он бросил за хребет Свой грехи наши, удалил их, как восток от запада и не вспоминает о низ более. А как мы должны прощать? Мы должны простить так, чтобы в сердце нашем не осталось никакой горечи или неприязни, зная то, что Господь видит сердце наше и испытывает его. Если мы имеем в сердце любовь Христову и смотрим на Него, то Он даст нам силы прощать, прощать и ещё прощать!

**Снисходительный Иисус**

 **Притчи 19.11**

Кто сдержит гнев свой, тот благоразумный,

И не спеша он дело разберёт.

Прославится он, суд творя разумный,

 А также и к проступкам снизойдёт.

Это качество являл и Христос, когда был на земле. Снисходить не значит потакать. Некоторые не понимают этой разницы и делают всё, что хотят, но только не то, что угодно Господу. Снисходить – это сверху вниз. Снисходит высший к низшему. Снисходят к проступкам, слабостям немощам.

**Не по беззакониям нашим сотворил нам, и не по грехам нашим воздал нам: ибо как высоко небо над землею, так велика милость [Господа] к боящимся Его; как далеко восток от запада, так удалил Он от нас беззакония наши; как отец милует сынов, так милует Господь боящихся Его. Ибо Он знает состав наш, помнит, что мы - персть. (Пс.102:10-14)**

Мы всегда должны помнить, что Иисус снизошёл на землю, хотя и пришёл в виде Младенца, что Высший снизошёл к падшему творению. Бог в Иисусе Христе и сейчас снисходит к нам, но мы всегда должны чувствовать дистанцию, какие бы близкие отношения не были у нас с Иисусом. Мы дети Божьи, но Господь снисходит к нам как Отец. Мы святые, но Иисус Первосвященник, мы - Тело Христово, но Христос – Глава. Если мы даже и много делаем для Иисуса, то и это не наша заслуга, ибо всякое дело Божье совершается силой Божьей, данной нам в Духе Святом и Его дарах. Давайте посмотрим, к кому и к чему снисходил Иисус.

 **От Матфея 8**

И вот пришёл, страдавший от проказы,

И говорит Христу: «Коль хочешь Ты –

Очисть меня от этой злой заразы

И душу Ты избавь от тесноты!»

Иисус ему сказал: «Хочу, очистись!» -

И тотчас от проказы исцелел.

«К священнику пойди и покажись ты,

Что исцелён» - Иисус ему велел.

«Но никому не сказывай об этом,

А в храме жертву Богу принеси».

Но не послушал он Христа совета

 И людям всем об этом разгласил.

Ну и нахал же этот прокажённый! По закону прокажённый не мог ни к кому приближаться. Десять прокажённых это знали и потому стояли вдали, а этот!!! Фарисеи обязательно побили бы его камнями, а Иисус исцеляет его, да ещё и как! Он прикасается к нему, что законом тоже запрещено. Так что, можно нарушать закон и Христу, и прокажённому, и снисходительно относиться к нарушению закона? Но давайте посмотрим на это дело с другой стороны. Сперва посмотрим на Иисуса, нарушил ли Он закон? **Все, на что упадет что-нибудь от трупа их, нечисто будет: печь и очаг должно разломать, они нечисты; и они должны быть нечисты для вас; только источник и колодезь, вмещающий воду, остаются чистыми; а кто прикоснется к трупу их, тот нечист. (Лев. 11:35,36)**

Здесь есть указание на Иисуса, как на Источник воды живой. И, хотя Он вступал в контакт с нечистыми, Сам оставался чист, так что Он не нарушил закон. А что же прокажённый? Давайте сравним его с теми десятью прокажёнными. Десять человек – это уже заметная группа, а если они дружно закричат, то это довольно громко. Таким образом, их можно и заметить, и услышать. А этот человек один. Иисуса же окружают тысячи народа. Он только что закончил проповедь и все её бурно обсуждают. Вы представляете, какой гул стоит? В месте, где я живу на Йом кипур собирается более тысячи человек и бодрствуют почти всю ночь. Вроде бы, никто не кричит, но гул стоит непрерывный. Поэтому прокажённому, стоящему вдали от толпы и вдали от Иисуса докричаться просто невозможно. Но у него есть вера, что он может быть исцелён, которая и приводит его к Иисусу. Нарушил ли он закон? Да он само беззаконие! Но Иисус видит обстановку, в которой он оказался, а главное – сокрушённое сердце этого человека. Он не требует, но говорит: «Если хочешь», предавая всё в руки Христа, а Иисус снисходит к нему. Подобная ситуация была и с женщиной, исцелённой от кровотечения.

Пётр трижды отрекается от Христа. Но что говорит женщинам Ангел, конечно же, не без воли Иисуса воскресшего?

 **От Марка 16**

А женщины же меж собой решили

Гробницу Иисуса посетить,

И ароматов много накупили,

Чтоб Тело Иисусово полить.

Идут и меж собою рассуждают:

«Кто камень бы от гроба отвалил?»

Придя на место, сразу замечают,

Что он отвален, а велик он был.

Войдя же во гробницу, изумились,

Не видя Тела Господа Христа.

Тогда внезапно Ангелы явились

И осветилась вдруг пещера та.

«Вы ищете Иисуса? – им сказали –

Его здесь нет, из мёртвых Он восстал.

Вот место, где Иисуса полагали.

Он всё исполнил так, как вам сказал.

Теперь к ученикам Его идите,

Скажите вы об этом и Петру

И в Галилее вы Иисуса ждите,

 Воскресшего сегодня поутру».

 Видите, какая снисходительность! Явившись ученикам вечером, Иисус также не упрекает Петра. Но мы знаем, что Иисус так это дело не оставил. **Когда же они обедали, Иисус говорит Симону Петру: Симон Ионин! любишь ли ты Меня больше, нежели они? [Петр] говорит Ему: так, Господи! Ты знаешь, что я люблю Тебя. [Иисус] говорит ему: паси агнцев Моих. (Иоан.21:15)**

Но что сказал Пётр на Вечере? **Тогда говорит им Иисус: все вы соблазнитесь о Мне в эту ночь, ибо написано: поражу пастыря, и рассеются овцы стада; по воскресении же Моем предварю вас в Галилее. Петр сказал Ему в ответ: если и все соблазнятся о Тебе, я никогда не соблазнюсь. Иисус сказал ему: истинно говорю тебе, что в эту ночь, прежде нежели пропоет петух, трижды отречешься от Меня. Говорит Ему Петр: хотя бы надлежало мне и умереть с Тобою, не отрекусь от Тебя. Подобное говорили и все ученики. (Матф.26:31-35)**

А теперь это «если и все» и «больше, чем они» убрано, но пока этот процесс завершается, Иисус снисходит к Петру, видя его искреннее сокрушение. Мы также должны снисходить друг к другу. **Итак я, узник в Господе, умоляю вас поступать достойно звания, в которое вы призваны, со всяким смиренномудрием и кротостью и долготерпением, снисходя друг ко другу любовью, стараясь сохранять единство духа в союзе мира. (Еф.4:1-3)**

Мы не снисходим, как высший к низшему, но почитаем один другого выше себя. Любовь же умеет так снисходить, чтобы не унизить другого.

**Итак облекитесь, как избранные Божии, святые и возлюбленные, в милосердие, благость, смиренномудрие, кротость, долготерпение, снисходя друг другу и прощая взаимно, если кто на кого имеет жалобу: как Христос простил вас, так и вы. (Кол.3:12,13)**

Практическое снисхождение проявляется в нас, если мы действительно научились прощать от всего сердца.

Мы должны иметь дух различения, к чему нам нужно снисходить, а чему нужно твёрдо противостать. Павел требует от церкви в Коринфе наказать блудника, но, когда тот раскаивается и сокрушается, Апостол просит снизойти к нему и простить. **Если кто видит брата своего согрешающего грехом не к смерти, то пусть молится, и [Бог] даст ему жизнь, [то есть] согрешающему [грехом] не к смерти. Есть грех к смерти: не о том говорю, чтобы он молился. Всякая неправда есть грех; но есть грех не к смерти. (1Иоан.5:16,17)**

У человека могут быть духовные слабости, дурные привычки, увлечения и развлечения, от которых он сейчас не может избавиться. Если же его наказать, это может ему только навредить. Поэтому Иоанн предлагает молиться за него. Нужно также увещать и наставлять его с кротостью, чтобы к нему пришло осознание пагубности этого греха или привычки. Но, если человек приносит в общину ереси, разделения и соблазны, то ему нужно твёрдо противостать. Он сейчас во власти сатаны и снисходительности не поймёт. Если он упорствует, то Иоанн предлагает даже не молиться о нём. Но если он отвратится от злого пути своего, то Господь явит ему милость. **А вы, возлюбленные, назидая себя на святейшей вере вашей, молясь Духом Святым, сохраняйте себя в любви Божией, ожидая милости от Господа нашего Иисуса Христа, для вечной жизни. И к одним будьте милостивы, с рассмотрением, а других страхом спасайте, исторгая из огня, обличайте же со страхом, гнушаясь даже одеждою, которая осквернена плотью.**

**Могущему же соблюсти вас от падения и поставить пред славою Своею непорочными в радости, Единому Премудрому Богу, Спасителю нашему чрез Иисуса Христа Господа нашего, слава и величие, сила и власть прежде всех веков, ныне и во все веки. Аминь. (Иуд.1:20-25)**

**Отвращающий от зла**

 **От Луки 9**

Когда Иисус из Галилеи вышел

То в Иудею Он направил путь,

И об одном селении услышал,

Что можно там поесть и отдохнуть.

А в том селенье самаряне жили

И не хотели сообщаться с Ним.

Имел Он вид такой, что все решили,

Как будто Он идёт в Иерусалим.

Тогда же Иоанн, а с ним Иаков,

Разгневавшись, спросили у Него:

«Негодное селение, однако,

Огнём бы с неба истребить его!

Учитель, хочешь, сделаем мы то же,

Что некогда соделал Илия?»

Иисус сказал: «Те души Мне дороже,

Чем ваши гнев и ярость, ибо Я

Пришёл спасать и их, и ваши души,

Пришёл Я жизнь вам дать, а не губить.

Не знаете сейчас, кому послушны,

И чей же голос хочет вас водить».

И запретил им, дав же наставленье,

Увёл их от селения того,

Потом в другое их повёл селенье,

 Где самаряне приняли Его.

Иисуса не приняли в Самарянском селении. Может быть это было даже в грубой или оскорбительной форме, так что ученики возревновали. Как можно так обращаться с Учителем? Но ревность бывает разная. Если человек ревнует о добром, то он и делает это доброе старательно. А ученики захотели отомстить и ревность их была недобрая. Но Иисус отвращает их от зла. **Перестань гневаться и оставь ярость; не ревнуй до того, чтобы делать зло, ибо делающие зло истребятся, уповающие же на Господа наследуют землю. (Пс.36:8,9)**

Опасно и то, что эта ревность опиралась на пример из жизни пророка Илии. Видите, какой коварный этот дух, который возбуждал учеников отомстить! Но Иисус имеет власть и силу прогонять духов, так что и нас может избавить от всякого зла и мщения.

**Смотрите, не презирайте ни одного из малых сих; ибо говорю вам, что Ангелы их на небесах всегда видят лице Отца Моего Небесного. Ибо Сын Человеческий пришел взыскать и спасти погибшее. (Матф.18:10,11)**

Презрение к кому-то также является злом, но оно скрыто внутри нас. Презирая кого-то, мы возвышаем себя.

 **От Луки 18**

Увидев же Иисус средь приходящих

Законников, уверенных в себе,

И о себе самих высоко мнящих

И праведность присвоивших себе,

Сказал им притчу: «В храм Господень двое

Пришли молиться. Важный фарисей

И мытарь, недовольный сам собою,

И к небу он не смел поднять очей.

А фарисей же так молился Богу:

«За всё благодарю Тебя, Творец,

Что не разбойник я с большой дороги,

Не блудник, не обидчик и не лжец,

Что не таков, как прочие все люди,

Или как этот мытарь. Я пощусь

В неделю дважды, мою чаши, блюда,

Когда домой я с торга возвращусь.

И из всего, что я приобретаю,

Исправно десятину я даю».

А мытарь, в грудь себя же ударяя,

Молился так: «О, Боже! Я молю,

 Чтоб пожалел, помиловал меня Ты.

Я жалкий грешник!» Вам скажу, что он

Оправдан был и, радостью объятый,

Из храма вышел и пошёл в свой дом.

И всякий, кто себя сам возвышает,

Унижен будет Праведным Отцом,

А кто себя пред Богом умаляет,

Возвышен будет в Царствии Моём».

Суть нашего спасения состоит в том, что Иисус не ответил злом на зло, хотя и мог бы. Потому Он повелевает Петру вложить меч в ножны его и отвращает Петра от зла.

Увидев Пётр, что взяли Иисуса,

Простёрши руку, меч тогда извлёк

И на раба мечом он замахнулся,

И ухо ему правое отсёк.

Но Иисус велел ему со властью,

Чтоб меч он в своё место возвратил,

Учеников избавил от напасти,

Рабу же Малху ухо исцелил.

Тогда Петру сказал Он: «Неужели

Не пить Мне чаши, что Отец Мне дал?

Или сейчас ты мыслишь в самом деле,

Что Мой Отец теперь Меня предал?

Отец готов на первое воззванье

Мне легионы Ангелов послать,

Но как тогда исполнится Писанье,

Что Мне должно от грешных пострадать?»

Потому и нам Господь повелевает уклоняться от всякого рода зла. **Будьте единомысленны между собою; не высокомудрствуйте, но последуйте смиренным; не мечтайте о себе; никому не воздавайте злом за зло, но пекитесь о добром перед всеми человеками. Если возможно с вашей стороны, будьте в мире со всеми людьми. Не мстите за себя, возлюбленные, но дайте место гневу [Божию]. Ибо написано: Мне отмщение, Я воздам, говорит Господь. Итак, если враг твой голоден, накорми его; если жаждет, напой его: ибо, делая сие, ты соберешь ему на голову горящие уголья. Не будь побежден злом, но побеждай зло добром. (Рим.12:16-21)**

**Добрый Пастырь**

**Я есмь пастырь добрый: пастырь добрый полагает жизнь свою за овец. А наемник, не пастырь, которому овцы не свои, видит приходящего волка, и оставляет овец, и бежит; и волк расхищает овец, и разгоняет их. А наемник бежит, потому что наемник, и нерадит об овцах. Я есмь пастырь добрый; и знаю Моих, и Мои знают Меня. (Иоан.10:11-14)**

Иисус называет Себя Пастырем не случайно, но так написано о Нём у пророка Исаии.

**Вот, Господь Бог грядет с силою, и мышца Его со властью. Вот, награда Его с Ним и воздаяние Его пред лицем Его. Как пастырь Он будет пасти стадо Свое; агнцев будет брать на руки и носить на груди Своей, и водить дойных. (Ис.40:10,11)**

В этом тексте показаны характер и заботливость доброго Пастыря. Многие сейчас не знают, как пасут овец, а в разных странах их пасут по-разному. В некоторых странах пастух гонит овец перед собой, а непослушных бьёт бичом. В некоторых странах используют специально обученных собак. Есть даже очень известная порода собаки – овчарка. Собака устрашает овец и может даже куснуть. А Иисус приводит другой способ управления стадом.

 **От Иоанна 10**

«Я истину скажу вам: кто не дверью

Пытается войти в овечий двор,

Но перелазит инде, тот не верит;

И будет как разбойник он и вор.

А тот, кто дверью входит - пастырь овцам,

Ему преддверник двери отворит.

Его овечки не боятся вовсе,

Но слушают, что он им говорит.

И он овец на пажити выводит,

Овец своих по имени зовёт.

И, зная голос, все за ним выходят,

Он кличет их и впереди идёт.

И к пажити он путь их направляет,

По голосу его за ним идут.

Они чужого голоса не знают,

 Но от чужого голоса бегут».

Овцы у пастуха дрессированные. Они хорошо различают его голос, поэтому он не принуждает и не устрашает их, а просто зовёт за собой, идя впереди. Один христианин в Средней Азии увидел это воочию. Он остановился отдохнуть у колодца, а там поили овец. Было два стада, которые смешались между собой. Христианин удивляется: что же будуь делать пастухи? А они себе спокойно отдыхают. Потом один из них встаёт и издаёт определённый клич. Его овцы поднимаются, а другие лежат спокойно. Он идёт впереди в своём направлении, а все овцы идут за ним. Тогда христианин подходит к другому пастуху и говорит: «А если я позову твоих овец?» «Не пойдут!» «А ну давай попробуем!» Выучил этот брат клич и даже голос постарался подделать. Звал, звал – никакой реакции. Потом пастух встал, кликнул один раз и овечки пошли за ним. Теперь вы понимаете, что имел ввиду Иисус, рассказывая эту притчу? У пророка Иезекииля также говорится о характере и действиях Пастыря. **Ибо так говорит Господь Бог: вот, Я Сам отыщу овец Моих и осмотрю их. Как пастух поверяет стадо свое в тот день, когда находится среди стада своего рассеянного, так Я пересмотрю овец Моих и высвобожу их из всех мест, в которые они были рассеяны в день облачный и мрачный. И выведу их из народов, и соберу их из стран, и приведу их в землю их, и буду пасти их на горах Израилевых, при потоках и на всех обитаемых местах земли сей. Буду пасти их на хорошей пажити, и загон их будет на высоких горах Израилевых; там они будут отдыхать в хорошем загоне и будут пастись на тучной пажити, на горах Израилевых. Я буду пасти овец Моих и Я буду покоить их, говорит Господь Бог. Потерявшуюся отыщу и угнанную возвращу, и пораненную перевяжу, и больную укреплю, а разжиревшую и буйную истреблю; буду пасти их по правде. (Иез. 34:11-16)**

Хочу уточнить ещё одну важную деталь. Овец пасли, как правило, члены семьи, и только иногда наёмники, так что овцы для пастуха были свои, так как являлись собственностью этой семьи. Как пастухам приходится наказывать овец и баранов, так и Господу. **Вас же, овцы Мои, - так говорит Господь Бог, - вот, Я буду судить между овцою и овцою, между бараном и козлом. Разве мало вам того, что пасетесь на хорошей пажити, а между тем остальное на пажити вашей топчете ногами вашими, пьете чистую воду, а оставшуюся мутите ногами вашими, так что овцы Мои должны питаться тем, что потоптано ногами вашими, и пить то, что возмущено ногами вашими? Посему так говорит им Господь Бог: вот, Я Сам буду судить между овцою тучною и овцою тощею.**

**Так как вы толкаете боком и плечом, и рогами своими бодаете всех слабых, доколе не вытолкаете их вон, - то Я спасу овец Моих, и они не будут уже расхищаемы, и рассужу между овцою и овцою. И поставлю над ними одного пастыря, который будет пасти их, раба Моего Давида; он будет пасти их и он будет у них пастырем. (Иез.34:17-23)**

Пастырь пасёт Своих овец на тучной, хорошей, пажити. Если мы овцы, то нам нужно переходить на подножный корм? Как это понимать духовно? Как обычная пища даёт нам энергию для жизни тела, так духовная пища даёт нам энергию для жизни по духу. Обычная пища извергается вон и нам снова нужно поесть. Духовную пищу мы также должны вкушать постоянно, но она не извергается вон, но становится частью нас самих. Духовная пища насыщает душу, приносит покой и удовлетворение. Если же этого нет, то мы не вкушаем духовную пищу, а только рассматриваем её. Что же это за духовная пища?

Это Библия, через которую Бог открывается нам, питает нас и управляет нами. Слово Божье обеспечивает рост нашей духовной жизни. **Итак, отложив всякую злобу и всякое коварство, и лицемерие, и зависть, и всякое злословие, как новорожденные младенцы, возлюбите чистое словесное молоко, дабы от него возрасти вам во спасение; ибо вы вкусили, что благ Господь. (1Пет.2:1-3)**

Как насыщаться духовной пищей? Принимая её верой. Если я питаюсь сведениями об эволюции и миллионах лет, то я никогда не насыщусь. Если я принимаю создание и развитие мира так, как об этом сказал Бог, то я насытился и чего-то другого мне не нужно. Библия охватывает все стороны нашей жизни и наши взаимоотношения с Богом и Сыном Его. И если мы будем строить нашу жизнь в соответствии с библейскими принципами, то мы будем насыщаться Словом и возрастать в благодати и познании Господа нашего Иисуса Христа.

Иисус - наш Пастырь Чудный,

С Ним не знаю я нужды

И на луге изумрудном

Вижу я Его следы!

К тихим водам направляет,

От врагов хранит и зла,

Милостью сопровождает,

Чаша пития полна.

Стези правды подкрепляют

Дух усталый, слабый мой.

Жезл и посох направляют

И дают душе покой.

А пойду долиной смерти -

Тени зла не убоюсь,

Пастырь Добрый миром встретит,

С Ним войти домой стремлюсь!

Светлана Зайцева

Что значит слышать голос доброго Пастыря? Апостол Павел не раз слышал голос Иисуса. И сейчас в определённых обстоятельствах верующий может услышать голос или увидеть видение. В первой Церкви это было часто, потому что она только создавалась, а учение Иисуса Христа и Евангелия ещё не были записаны. Теперь мы имеем полное Евангелие и Господь руководит нами и говорит к нам через него. Я думаю, что у вас бывали моменты, когда какое-то место Писания говорило лично к вам. В это время вы слышали голос доброго Пастыря. Господь говорит нам также через вразумление, направляя наши мысли в нужном Ему направлении. **"Вразумлю тебя, наставлю тебя на путь, по которому тебе идти; буду руководить тебя, око Мое над тобою". (Пс.31:8)**

Вразумление не должно расходиться с принципами и заповедями Сдлва Божьего. Бог посылает его для решения духовных и житейских проблем, для совершения служения, для понимания страданий. Я не знаю, о чём проповедовать, но Господь вразумляет меня, посылая мне темы и план подготовки, места из Писания. То же относится и к книгам, да и вообще ко всему моему творчеству. Господь также может говорить ко мне через проповедь на собрании, через другого человека, через обстоятельства. Он ведёт меня путём, которым должно мне идти.

Господь также предупреждает, что будет судить нас, ибо Он видит смиренных и буйных, здоровых и больных, ухоженных и паршивых и воздаст каждому по делам его. **Ибо время начаться суду с дома Божия; если же прежде с нас [начнется], то какой конец непокоряющимся Евангелию Божию? И если праведник едва спасается, то нечестивый и грешный где явится? (1Пет. 4:17,18)**

**Итак мы всегда благодушествуем; и как знаем, что, водворяясь в теле, мы устранены от Господа, - ибо мы ходим верою, а не видением, - то мы благодушествуем и желаем лучше выйти из тела и водвориться у Господа. И потому ревностно стараемся, водворяясь ли, выходя ли, быть Ему угодными; ибо всем нам должно явиться пред судилище Христово, чтобы каждому получить [соответственно тому], что он делал, живя в теле, доброе или худое. (2Кор.5:6-10)**

Мы должны не только слышать голос нашего Пастыря, но и следовать за Ним, то есть, быть активными членами церкви, которым можно что-то поручить, куда-то послать. Если стадо пошло за Пастырем, а я остался лежать на травке, то я ленивый и непослушный. Если стадо пошло в одну сторону, а я в другую, то я заблудший.

**Свет миру**

 **От Иоанна 12**

«Ещё на время малое Я с вами,

Ходите вы, пока есть в мире свет.

Вот тьма покроет землю пеленами,

В которой знания и смысла нет.

Кто ходит в мраке, тот с пути собьётся,

Во тьме не знает он, куда идёт.

Кто верит в свет, в пути тот не споткнётся,

Того Бог сыном света назовёт».

Говоря о свете, Иисус имеет ввиду Себя Самого. Он говорил об этом и прямо. **Опять говорил Иисус [к народу] и сказал им: Я свет миру; кто последует за Мною, тот не будет ходить во тьме, но будет иметь свет жизни. (Иоан.8:12)**

Противоположностью свету является тьма, но Иисус говорит здесь о тьме духовной, князем которой является сатана. Выйти же из этой тьмы можно только следуя за Иисусом.

**Мне должно делать дела Пославшего Меня, доколе есть день; приходит ночь, когда никто не может делать. Доколе Я в мире, Я свет миру. (Иоан.9:4,5)**

Христос предрекает время, когда власть и действие тьмы усилится, но это произойдёт и уже происходит по вине самих людей, которые отвергли любовь истины, не пожелали ходить во свете, но возлюбили тьму. А теперь они спотыкаются, потому что не знают, куда идут и в чём смысл их жизни. Поэтому мир постигнет великий хаос.

**Иисус отвечал: не двенадцать ли часов во дне? кто ходит днем, тот не спотыкается, потому что видит свет мира сего; а кто ходит ночью, спотыкается, потому что нет света с ним. (Иоан.11:9,10)**

Тема света раскрыта в Евангелии от Иоанна пожалуй более других тем. Она появляется ещё в самом начале.

 **От Иоанна 1**

Но кто же Он? В начале было Слово,

И Слово было Бог. И чрез Него

Заложены вселенной всей основы,

Земля и небо с воинством его.

В Нём жизнь была, она светила людям,

Её не одолела ночи мгла.

Он создал мир. Пришёл Он в дом Иудин,

Но не был познан в этом мире зла.

И Слово стало плотью. Всемогущий

Через Него к нам, людям, говорил.

Единородный, в Отчем недре Сущий,

Сын Божий в силе нам Его явил.

Поэтому на основе этих текстов рассмотрим, как действует свет. Во тьме ничего не видно, но когда появляется свет, всё становится явным. Бог, совершая преобразования на земле, вначале повелел явиться свету. Таким образом Он явил Себя и Свои дела.

Без света невозможна жизнь на земле, поэтому Бог создал свет для образования будущей жизни. Иисус же является светом для нашей духовной жизни. В Его свете мы видим смысл духовной жизни, а также понимание того, как она должна в нас проявляться. Во свете выявляются дела людей, как плохие, так и хорошие.

 **От Иоанна 3**

Как Моисей вознёс змею в пустыне,

Так Сын на древе будет вознесён,

Чтоб всякий, кто в Него поверит ныне,

Для вечной жизни свыше был рождён.

Так возлюбил Господь Своё творенье,

Что отдал в жертву Сына Своего,

Дабы избавить вас от осужденья,

Но только вы не верите в Него.

Судим не будет, кто в Него поверит,

Отец даёт жизнь вечную ему.

Он свет принёс, открыл вам неба двери,

Но люди больше возлюбили тьму.

Дела их были злы и обличенья

Они боятся, ненавидя свет,

Но кто к Нему придёт без промедленья,

 Получит жизнь и разум, и совет».

Во свете Христовом мы видим, что есть добро и что зло, и можем сделать выбор. Идти у свету можно только из тьмы. Таким образом, к свету идут не праведники, а грешники, потому что истинные праведники уже во свете. Самарянка пошла к свету и осудила то, что она сделала. Закхей также пошёл к свету и пожелал привести соделанное недоброе в порядок. Если мы ходим во свете, то также замечаем свои ошибки, промахи и недостатки и стараемся их устранить. Мы видим также то доброе, что мы должны делать и пребываем в общении друг с другом. Но это будет с нами, если мы пребываем в общении с Иисусом Христом.

**И вот благовестие, которое мы слышали от Него и возвещаем вам: Бог есть свет, и нет в Нем никакой тьмы. Если мы говорим, что имеем общение с Ним, а ходим во тьме, то мы лжем и не поступаем по истине; если же ходим во свете, подобно как Он во свете, то имеем общение друг с другом, и Кровь Иисуса Христа, Сына Его, очищает нас от всякого греха. Если говорим, что не имеем греха, - обманываем самих себя, и истины нет в нас. Если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды. Если говорим, что мы не согрешили, то представляем Его лживым, и слова Его нет в нас. (1Иоан.1:5-10)**

**Не оставайтесь должными никому ничем, кроме взаимной любви; ибо любящий другого исполнил закон. Ибо заповеди: не прелюбодействуй, не убивай, не кради, не лжесвидетельствуй, не пожелай [чужого] и все другие заключаются в сем слове: люби ближнего твоего, как самого себя. Любовь не делает ближнему зла; итак любовь есть исполнение закона. Так [поступайте], зная время, что наступил уже час пробудиться нам от сна. Ибо ныне ближе к нам спасение, нежели когда мы уверовали. Ночь прошла, а день приблизился: итак отвергнем дела тьмы и облечемся в оружия света. Как днем, будем вести себя благочинно, не [предаваясь] ни пированиям и пьянству, ни сладострастию и распутству, ни ссорам и зависти; но облекитесь в Господа нашего Иисуса Христа, и попечения о плоти не превращайте в похоти. (Рим.13:8-14)**

Хочу заострить ваше внимание на том, чем дьявол хочет увлечь нас снова во тьму. Это не благочинное поведение на собрании, в кругу семьи, среди неверующих. Это излишества в пище или чрезмерное сосредоточение на своём питании, интенсивный поиск экологически чистых продуктов. В некоторых братствах и конфессиях вообще не употребляют спиртного, а в некоторых даже злоупотребляют. В некоторых течениях очень снисходительно относятся к внебрачным половым связям, к разводам среди верующих. А ссоры и зависть цветут махровым цветом, так что считающие себя христианами судятся между собой в мирских судах. Неверное толкование пророчеств, определение времён и сроков также ведёт во тьму.

**О временах же и сроках нет нужды писать к вам, братия, ибо сами вы достоверно знаете, что день Господень так придет, как тать ночью. Ибо, когда будут говорить: "мир и безопасность", тогда внезапно постигнет их пагуба, подобно как мука родами [постигает] имеющую во чреве, и не избегнут. Но вы, братия, не во тьме, чтобы день застал вас, как тать. Ибо все вы - сыны света и сыны дня: мы - не [сыны] ночи, ни тьмы. Итак, не будем спать, как и прочие, но будем бодрствовать и трезвиться. Ибо спящие спят ночью, и упивающиеся упиваются ночью.**

**Мы же, будучи [сынами] дня, да трезвимся, облекшись в броню веры и любви и в шлем надежды спасения, потому что Бог определил нас не на гнев, но к получению спасения через Господа нашего Иисуса Христа, умершего за нас, чтобы мы, бодрствуем ли, или спим, жили вместе с Ним. Посему увещавайте друг друга и назидайте один другого, как вы и делаете. (1Фесс.5:1-11)**

Если мы ходим во свете, то и сами будем светом для этого мира. **Вы - свет мира. Не может укрыться город, стоящий на верху горы. И, зажегши свечу, не ставят ее под сосудом, но на подсвечнике, и светит всем в доме. Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного. (Матф.5:14-16)**

**Хлеб жизни**

**Иисус же сказал им: Я есмь хлеб жизни; приходящий ко Мне не будет алкать, и верующий в Меня не будет жаждать никогда. (Иоан.6:35)**

Хлеб и мучные изделия являются существенной частью нашего питания, но мы об этом задумываемся тогда, когда хотим похудеть. Мы стараемся себя ограничить, но у нас плохо получается. Организм как бы требует хлеба и мучных изделий и борется с нами. Выращивание и изготовление хлеба ещё в девятнадцатом веке было очень трудоёмким занятием, а земледелием люди начали заниматься ещё от Адама. **Адаму же сказал: за то, что ты послушал голоса жены твоей и ел от дерева, о котором Я заповедал тебе, сказав: не ешь от него, проклята земля за тебя; со скорбью будешь питаться от нее во все дни жизни твоей; терния и волчцы произрастит она тебе; и будешь питаться полевою травою; в поте лица твоего будешь есть хлеб, доколе не возвратишься в землю, из которой ты взят, ибо прах ты и в прах возвратишься. (Быт. 3:17-19)**

На протяжении всей истории человечеству даже не приходило в голову заменить злаковые культуры на что-то другое. Таким образом, хлеб есть необходимая потребность для нашей жизни, хотя и требует много труда. Значит, говоря о Себе, как о хлебе жизни, Иисус представляет нам Себя, как необходимость, без которой мы не можем обойтись. Как жизнь людей не может существовать без хлеба, так наша духовная жизнь не может существовать без Христа.

Хлеб, входя в наш организм, растворяется в нём и на какое-то время становится как бы частью нас самих, пока не отдаст нам заложенную в нём энергию. А затем он, как и другая пища, выводится из организма. Духовная пища также даёт нам энергию для жизни и роста, но из организма не выводится, становясь постоянной его частью. То есть, Иисус – хлеб жизни, постоянно живёт в нас.

Когда мы поедим, то чувствуем насыщение, спокойствие и удовлетворение, но со временем мы опять ощутим чувство голода, которое необходимо утолить. Духовная же пища имеет удивительное свойство. Мы постоянно питаемся хлебом жизни и в то же время чувствуем насыщение и удовлетворение. Я вкусил, как благ Господь и мне уже не нужно доказывать ещё и ещё раз эту истину. Я ею насыщен. А практические блага Господни я вкушаю постоянно. Иисус является моим личным Спасителем. Я уверен в спасении и каких-то других путей спасения кроме, библейского, не ищу. Но моё спасение ещё совершается. **Итак, возлюбленные мои, как вы всегда были послушны, не только в присутствии моем, но гораздо более ныне во время отсутствия моего, со страхом и трепетом совершайте свое спасение, потому что Бог производит в вас и хотение и действие по [Своему] благоволению. (Фил.2: 12,13)**

А для того, чтобы это во мне совершалось, я постоянно вкушаю от хлеба жизни. Мне уже не нужно доказывать, что грех есть зло всех зол и исходит от сатаны. **Кто делает грех, тот от диавола, потому что сначала диавол согрешил. Для сего-то и явился Сын Божий, чтобы разрушить дела диавола. (1Иоан.3:8)**

Но мне нужно постоянно бороться с живущим во мне грехом, а для этого я должен постоянно вкушать от хлеба жизни, чтобы иметь энергию для этой борьбы и знание, как пользоваться всеоружием Божьим. Кровь же Иисуса Христа очищает меня от всякого греха, если я осознаю его и исповедую. Если грех против кого-то, то нужно обязательно привести отношения с ним в порядок. В этой книге я говорю о многих свойствах и качествах Иисуса Христа. Но если мы будем не рассматривать их со стороны, а впитывать в себя так, чтобы они стали нашими свойствами и качествами, то мы действительно будем вкушать хлеб жизни.

 **Притчи 15:15**

 ***Все дни несчастного печальны; а у кого***

 ***сердце весело, у того всегда пир.***

Когда человек в положенье тяжёлом,

Его состоянье не трудно понять,

А этот, скажите, что с сердцем весёлым,

Где деньги берёт, чтоб всегда пировать?

А что он там ест, много ль он выпивает?

А, может, он пляшет на этих пирах?

Кто так рассуждает, тот вовсе не знает

О Божьих богатствах, духовных дарах.

Когда ты святое Писанье читаешь –

В молитве Иисуса тогда призови,

Открой своё сердце и Бога познаешь,

С Иисусом ты вкусишь вечерю любви.

Придя на собранье, чего ты там ищешь?

Других рассмотреть иль себя показать?

А Бог ведь желает обильную пищу

На этом собрании всем раздавать.

Иисус приглашает: «Придите, вкушайте!

Я даром духовную пищу даю!»

Внимательным будь и себя проверяй ты,

Питает ли пища та душу твою?

Есть люди, которые мечутся от конференции к семинару, слушают бесчисленное количество разных проповедей и остаются голодными. И над ними сбывается пророчество Амоса. **Вот наступают дни, говорит Господь Бог, когда Я пошлю на землю голод, - не голод хлеба, не жажду воды, но жажду слышания слов Господних. И будут ходить от моря до моря и скитаться от севера к востоку, ища слова Господня, и не найдут его. В тот день истаявать будут от жажды красивые девы и юноши, которые клянутся грехом Самарийским и говорят: "жив бог твой, Дан! и жив путь в Вирсавию!" - Они падут и уже не встанут. (Ам.8: 11-14)**

У меня есть книга Парадоксы Библии, но этот парадокс я не осветил. Господь посылает жажду слышания слов Его и люди ощущают духовный голод и беспокойство. Они даже ищут слова Господня, но не находят его. Так что, Бог издевается над людьми? Ответ мы находим в этом же тексте. Причина не в Боге, в а людях, которые не отвергли грех Самарийский. А что это за грех Самарийский? Это поклонение идолам всякого рода, как зримым, так и незримым. Вы знаете о том, что сами для себя можете быть идолом? Но слово Божье вы не воспримете. Бог же сигнализирует людям, что у них не всё в порядке, но они цепко держатся за свои дурные привычки, увлечения и развлечения, всякие оккультные поверья и приметы. И зримому идолу поклоняться проще, чем слушаться слов невидимого Бога. Потому такие верующие падут и уже не встанут, то есть, в Царство Небесное не войдут.

Если хлеб наш насущный добывается тяжёлым трудом, то хлеб жизни, сошедший с небес, даётся нам даром. **И вас, мертвых по преступлениям и грехам вашим, в которых вы некогда жили, по обычаю мира сего, по [воле] князя, господствующего в воздухе, духа, действующего ныне в сынах противления, между которыми и мы все жили некогда по нашим плотским похотям, исполняя желания плоти и помыслов, и были по природе чадами гнева, как и прочие, Бог, богатый милостью, по Своей великой любви, которою возлюбил нас, и нас, мертвых по преступлениям, оживотворил со Христом, - благодатью вы спасены, - и воскресил с Ним, и посадил на небесах во Христе Иисусе, дабы явить в грядущих веках преизобильное богатство благодати Своей в благости к нам во Христе Иисусе. Ибо благодатью вы спасены через веру, и сие не от вас, Божий дар: (Еф.2:1-8)**

Иисус ставит нам условия, при которых мы сможем вкушать хлеб жизни. **Иисус же сказал им: Я есмь хлеб жизни; приходящий ко Мне не будет алкать, и верующий в Меня не будет жаждать никогда. (Иоан.6:35)**

Мы должны прийти к Нему не как попало, а только библейским путём, и веровать в Него не так, как нам вздумается, а только на основании Слова Божьего.

 **От Иоанна 6**

Иные говорили: «Мы видали,

Что вечером Ты в лодку не вошёл,

А лишь ученики в ней отплывали.

Равви! Скажи, Ты как сюда пришёл?»

«Я истину скажу» – Иисус ответил, -

«Вы ищете Меня не оттого,

Что ныне чудеса видали эти,

Но потому что хлеба Моего

Наелись вы вчера. Но вы старайтесь

Не тленной пищей утешать сердца,

Но пищею нетленной укрепляйтесь,

Что приведёт вас к жизни без конца.

Отец исполнит всё, что говорил Он,

На Мне Он положил Свою печать,

И эту жизнь вам предопределил Он

Чрез Сына Человеческого дать».

Тогда Его спросили: «Что же делать,

Чтоб нам дела Всевышнего творить?»

 Иисус ответил: «Нужно вам не делом,

Но верой двери неба отворить.

Уверуйте в Того, Кто послан Богом,

Вот, это дело Божие для вас».

Но тут Иисуса вопросили строго:

«Какое дашь знамение для нас?

Отцы в пустыне манною питались,

А Ты для нас что можешь сотворить?»

Но вникнуть в это слово не пытались.

Тогда Иисус им начал говорить:

«Не Моисей вам дал тот хлеб небесный,

Но истинно Отец Мой вам даёт

Хлеб жизни вечной, радостной, чудесной;

С небес он сходит, миру жизнь несёт».

«О, Господи! Вот это нам подходит,

Такой нам хлеб Ты подавай всегда!»

«Я жизни хлеб, и кто ко Мне приходит,

Не будет тот уж алкать никогда.

Кто верует в Меня, не будет жаждать.

Я вам сказал и видите Меня,

Но если веровать не будет каждый,

Не избежит он вечного огня.

Но всё, что Мне даёт Отец Предвечный,

Ко Мне придёт и вон не изгоню,

И всё то воскрешу для жизни вечной,

Его святую волю сотворю.

Пославшего Меня святая воля

Есть та, чтоб ничего не погубить,

И всё, что Мне дано, для лучшей доли

В последний день из мёртвых воскресить».

Но тут же Иудеи возроптали:

«Какой Он хлеб и как с небес сошёл?

Иосифа и Мать Его мы знали,

И Сам Он, как младенец, в мир пришёл».

Иисус же им ответил: «Не ропщите,

Но веруйте. Лишь тот ко Мне придёт

И будет вечно под Моей защитой,

Кого Отец Небесный привлечёт.

Лишь только тот, кого Отец научит,

Кому пророков изучать не лень,

Уверует в Меня и жизнь получит,

Я воскрешу его в последний день.

Никто Отца не видел, кроме Сына.

Я жизни хлеб, Я миру жизнь даю.

Отцы питались манною в пустыне,

Но умерли в суровом том краю.

Ядущий же Меня не умирает,

Но хлеб, который миру Я даю,

Есть Плоть Моя, и кто Её вкушает,

Имеет жизнь и будет жить в раю».

Они опять пришли в недоуменье:

«Как может дать Он есть нам Плоть Свою?

И это что за новое ученье?»

Иисус ответил: «Я вам говорю,

Что если Сына Плоти не вкусите,

Не будете вы пить Моей Крови,

То жизни вы в себе и не ищите,

Не будет в вас и Божией любви.

Мою ядущий Плоть во Мне пребудет,

Мою пиющий Кровь во Мне живёт.

Как Я живу Отцом, так жив он будет

И в день последний в Царствие войдёт.

Я хлеб живой; отцы, хоть ели манну,

Но умерли, ядущий же Меня,

Познает радость жизни непрестанной,

В любви пребудет вечного Отца».

Се говорил, уча в Капернауме,

И многие его ученики

В себе сказали: «Как об этом думать?

Не странные слова ли слышим мы?»

И многие словами соблазнились.

Иисус же им на это говорил:

«Что будет, раз об этом вы смутились,

Коль Я пойду туда, где прежде был?

Скажу вам: плоть не пользует нимало,

Но дух животворит. Мои слова

Суть дух и жизнь. Я истину сказал вам,

Но есть и среди вас неверья тьма».

Как Божий Сын, Он ведал от начала,

Кто есть неверный, кто Его предаст.

«Ко Мне вы – Иисус тогда сказал им -

Не можете прийти, коль Бог не даст».

И многие тогда, Его оставив,

Решили к прежней жизни отойти.

Двенадцати Иисус вопрос поставил:

«Скажите, не хотите ль вы уйти?»

Но Пётр сказал: «Господь, к кому идти мне?

Ты Бога Сын живого, Ты Христос,

Имеешь Ты глаголы вечной жизни,

Спасенье Ты Израилю принёс».

Иисус ему ответил: «Не двенадцать

Избрал ли Я? Но дьявол среди вас».

Он знал того, кто будет торговаться,

Его первосвященникам предаст.

**Ядущий Мою Плоть и пиющий Мою Кровь имеет жизнь вечную, и Я воскрешу его в последний день. Ибо Плоть Моя истинно есть пища, и Кровь Моя истинно есть питие. (Иоан.6: 54,55)**

Что значат для нас эти слова, которые были непонятны не только Иудеям, но даже и многим ученикам? Несколькими стихами выше Иисус даёт пояснение. **Я хлеб живый, сшедший с небес; ядущий хлеб сей будет жить вовек; хлеб же, который Я дам, есть Плоть Моя, которую Я отдам за жизнь мира.** **(Иоан.6:51)**

Таким образом Христос говорит о Своих страданиях, о чём свидетельствует и Апостол Павел. **Ибо я от [Самого] Господа принял то, что и вам передал, что Господь Иисус в ту ночь, в которую предан был, взял хлеб и, возблагодарив, преломил и сказал: приимите, ядите, сие есть Тело Мое, за вас ломимое; сие творите в Мое воспоминание. Также и чашу после вечери, и сказал: сия чаша есть новый завет в Моей Крови; сие творите, когда только будете пить, в Мое воспоминание. Ибо всякий раз, когда вы едите хлеб сей и пьете чашу сию, смерть Господню возвещаете, доколе Он придет. (1Кор.11:23-26)**

Мы спасены только страданиями и смертью Иисуса Христа на кресте Голгофы. Если мы приняли эту истину и растворили её верой, то мы начали усваивать духовный хлеб. Только через жертву умилостивления Иисуса нам открывается доступ к Богу, ко всем драгоценным обетованиям и дарам благодати. Причащаясь от хлеба на Вечере, мы возвещаем, что Иисус умер и за наши грехи. Он пригвоздил их ко кресту, а нас очистил Своею драгоценною Кровью. Кровь же Христа очищает нас не только от внешних грехов, но очищает и освящает всю нашу внутренность. Поэтому Иисус уподобляет Её питию, которое проникает внутрь нас. Потому, когда мы просим у Господа прощения за свои согрешения, обязательно нужно призвать Кровь Иисуса Христа, во имя которой Господь очистит нас. Хлеб же и вино на Вечере являются символами того, что наши грехи прощены и мы освящены Кровью непорочного и чистого Агнца.

**Иисус плакал**

Плакать можно от боли, обиды, огорчения или от бессильной злобы. Плач является отражением глубокого эмоционального потрясения. Люди стараются скрыть свои эмоциональные переживания от других, сдержать свои слёзы, но если человек заплакал при людях – это говорит о многом. А от чего же плакал Иисус?

 **От Луки 19**

И многие одежды подстилали,

С деревьев ветви резали они.

Ученики Иисуса прославляли,

Когда подъехал к спуску Он с горы:

«Благословен грядущий Царь державный,

Прославившийся в дивных чудесах

В сей день, что сотворил Отец преславный!

Осанна в вышних! Мир на небесах!»

А фарисеи снова возмущались:

«Своим ученикам Ты запрети!»

«Но если бы они и замолчали,

То камни возопили б на пути,

Скажу Я вам».- тогда Иисус ответил,

И посмотрев на Иерусалим,

Стоящий впереди в весеннем цвете,

Склонив главу, заплакал перед ним.

«О, если ты хотя бы в этот день твой,

Узнал, что служит к миру твоему!

Вот окружат тебя окопов лентой,

И вместо света будешь видеть тьму.

Детей твоих побьют и не оставят

На камне здесь и камня одного

За то, что не узнал, делами занят,

Ты часа посещенья твоего».

Иисус плачет и не стесняется. Но почему это как-то не вовремя? Все вокруг ликуют, а Он… А из-за чего плачет Христос? Если мы изучаем Писание, то Иисус не должен бы плакать по этому поводу.

**Притчи 1**

На улице премудрость возглашает

И возвышает глас на площадях,

И истину народу возвещает

В воротах и в собрания местах,

И говорит: «Доколе же, невежды,

Вы будете невежество любить?

Зачем на буйство возлагать надежды,

Чтоб буйством ваши души усладить?

Хотя глупцы и ненавидят знанье,

Но им слова мои я возвещу.

Я обличаю не для наказанья,

Но дух же мой на вас излить хочу.

Я звала, чтоб ко мне вы обратились,

Но вы же не послушались меня,

Вы не внимали мне, осуетились,

Хоть руки к вам и простирала я.

Но вы отвергли все мои советы,

А также обличения мои.

Вот ужасы придут на вас за это

И теснота во всех концах земли.

Я посмеюсь, когда постигнет ужас,

Порадуюсь, когда беда придёт.

Она не пощадит жены и мужа,

Она, как вихрь и буря, всё сметёт.

Тогда ко мне вы в страхе воззовёте,

Но я молений ваших не приму.

Вы взыщете меня, но не найдёте,

Вы свет отвергли, возлюбивши тьму.

За то, что страх Господень не избрали,

Возненавидев знание моё,

Советы, обличенье презирали,

Они от зла пожнут, посеяв зло.

Пусть от плодов путей своих вкушают,

Пусть станут пищей помыслы для них.

Упорство же невежд их убивает,

Беспечность же глупцов погубит их.

А тот, кто слушал все мои советы

И наставленья, что ему дала,

Тот будет жить спокойно в мире этом

И безопасно, не пугаясь зла».

Всему своё время. Когда Иисуса отвергнут и распнут, Он, по воскресении, даст народу Своему ещё около сорока лет для покаяния, но потом произведёт строгий суд. А сейчас Христу жаль Свой народ, жаль, что он не понимает, что теряет, и Господь плачет и не скрывает Своих слёз. Иисус переживает и плачет также о близких своих.

**Чужим стал я для братьев моих и посторонним для сынов матери моей, ибо ревность по доме Твоем снедает меня, и злословия злословящих Тебя падают на меня; и плачу, постясь душею моею, и это ставят в поношение мне; и возлагаю на себя вместо одежды вретище, - и делаюсь для них притчею; о мне толкуют сидящие у ворот, и поют в песнях пьющие вино. (Пс. 68:9-13)**

Но и об этих людях Иисус плачет и молится, пока есть время. **Он, во дни плоти Своей, с сильным воплем и со слезами принес молитвы и моления Могущему спасти Его от смерти; и услышан был за [Свое] благоговение; хотя Он и Сын, однако страданиями навык послушанию, и, совершившись, сделался для всех послушных Ему виновником спасения вечного, быв наречен от Бога Первосвященником по чину Мелхиседека. (Евр.5:7-10)**

Мы уже говорили о том, что Иисус просил Отца избавить Его от преждевременной смерти. Но как Он просил! Как Он хотел спасти людей!!!

Так же поступал Бог и с Израилем; жалел Свой народ, увещал его через пророков. Но, поскольку народ противился Богу, то наступало время и сурового наказания. Апостолы Иисуса Христа также были эмоциональными людьми. **Тогда Господь, обратившись, взглянул на Петра, и Петр вспомнил слово Господа, как Он сказал ему: прежде нежели пропоет петух, отречешься от Меня трижды. И, выйдя вон, горько заплакал. (Лук.22:61,62)**

Но слёзы покаяния – это хорошие и нужные слёзы, которых не надо стесняться. Апостол же Павел плакал по другому поводу. **От великой скорби и стесненного сердца я писал вам со многими слезами, не для того, чтобы огорчить вас, но чтобы вы познали любовь, какую я в избытке имею к вам. (2Кор.2:4)**

Читая первое послание к Коринфянам, нам нужно помнить, что оно было выплакано Апостолом, дабы не слишком умствовать. **Из Милита же послав в Ефес, он призвал пресвитеров церкви, и, когда они пришли к нему, он сказал им: вы знаете, как я с первого дня, в который пришел в Асию, все время был с вами, работая Господу со всяким смиренномудрием и многими слезами, среди искушений, приключавшихся мне по злоумышлениям Иудеев; как я не пропустил ничего полезного, о чем вам не проповедывал бы и чему не учил бы вас всенародно и по домам, возвещая Иудеям и Еллинам покаяние пред Богом и веру в Господа нашего Иисуса Христа. (Деян.20:17-21)**

Видите, как совершался труд для Господа в те времена? Не с фанфарами и знамёнами, но со многими слезами. Иисус призывает и нас не скрывать свои эмоции. **Радуйтесь с радующимися и плачьте с плачущими. (Рим.12:15)**

Дорогие читатели! Проверим же себя, не очерствело ли наше сердце. О плаче много написано в Священном Писании. Есть даже несколько плачевных песен. Есть и слёзы радости, и слёзы умиления, но что будет в вечности?

 **От Матфея 13**

Вошёл Он в дом. Вопросы о плевелах

Там задали Ему ученики.

Узнать значенье притчи им хотелось.

«Учитель, эту притчу изъясни!

Так кто же семя доброе посеял?»

«То Сына Человеческого труд.

Он сеет слово, силы не жалея

На поле, что есть мир. К Нему придут

Все Ангелы и совершится жатва.

Зерно пшеницы – Царствия сыны,

Плевелы – зла сыны, свершится клятва,

В геенну будут брошены они.

И, как плевелы в связки собирают,

Так удалят соблазн из мира зла,

И праведник, как солнце, воссияет;

 Тогда не смолкнет Господу хвала.

**И увидел я новое небо и новую землю, ибо прежнее небо и прежняя земля миновали, и моря уже нет. И я, Иоанн, увидел святый город Иерусалим, новый, сходящий от Бога с неба, приготовленный как невеста, украшенная для мужа своего. И услышал я громкий голос с неба, говорящий: се, скиния Бога с человеками, и Он будет обитать с ними; они будут Его народом, и Сам Бог с ними будет Богом их. И отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет, ибо прежнее прошло. И сказал Сидящий на престоле: се, творю все новое. И говорит мне: напиши; ибо слова сии истинны и верны. (Откр.21:1-5)**

**Иисус устранялся от тяжб и политики**

 **От Луки 13**

Опять народ сходился к Иордану,

И некоторые тогда пришли

И рассказали о Галилеянах,

Которые собравшись, принесли,

Устроив праздник, жертвы и куренья.

Пилат же их убил и кровь смешал

С их жертвами. «Какое согрешенье

Соделали они – Иисус сказал, -

Что пострадали так? Нет, не грешнее

Те люди были всех Галилеян,

Но если не покаетесь скорее,

Погибнете за грех свой и обман.

Вот башня Силоамская упала,

Погибло восемнадцать человек.

Не думайте, что грешных наказала

Рука Господня, их прервался век,

За то, что больше всех они грешили,

Виновнее Иерусалимлян всех.

Но если к покаянью не пришли вы,

Погибнете вы также за свой грех».

Люди бывают увлечены или даже захвачены политикой. Они возлагают надежды на какого-то политического лидера или возмущаются его несправедливостью, обманом, беззаконием. Но приходит другой лидер и всё повторяется, а люди, захваченные этими политическими бурями, совсем не заботятся о своей душе. Поэтому Иисус не критикует ни Пилата, ни строителей Силоамской башни, но предупреждает людей, что они могут погибнуть как при политических возмущениях, так и от несчастных случаев, а души их останутся неспасёнными. Нам же не следует ввязываться в политику, критиковать или превозносить начальствующих. Но делать вид, как будто их вообще нет, тоже не нужно. А что же нам делать?

**Итак прежде всего прошу совершать молитвы, прошения, моления, благодарения за всех человеков, за царей и за всех начальствующих, дабы проводить нам жизнь тихую и безмятежную во всяком благочестии и чистоте, ибо это хорошо и угодно Спасителю нашему Богу, Который хочет, чтобы все люди спаслись и достигли познания истины. (1Тим.2:1-4)**

Мы уже говорили о молитвах святых, через которые Бог управляет этим миром. А недавно, проповедуя на этот текст, я обратил внимание на то, что начальствующие тоже человеки. Потому о них нужно молиться, как и о всех людях, чтобы спаслись. Во всём же, что не касается нашей веры и Церкви, нам нужно быть законопослушными гражданами даже тогда, когда на нас возводят ложные обвинения, а такое случалось множество раз.

**Некто из народа сказал Ему: Учитель! скажи брату моему, чтобы он разделил со мною наследство. Он же сказал человеку тому: кто поставил Меня судить или делить вас? При этом сказал им: смотрите, берегитесь любостяжания, ибо жизнь человека не зависит от изобилия его имения. (Лук.12:13-15)**

Иисус в глазах этого человека приобрёл авторитет. Он думает, что если Христос скажет брату, тот послушается. Но сейчас у Господа другое служение и Он не примешивает к нему ничего постороннего. Авессалом вкрадывался в сердца людей и говорил: «Вот если бы я был царём, то рассудил бы твоё дело справедливо». Иисус же вновь призывает заботиться о спасении души. Апостолы при раздаянии потребностей также различили, что в их служение хочет вторгнуться что-то постороннее, хотя и кажется важным.

 **Деяния 6**

Число учеников же умножалось.

У Еллинистов ропот был тогда.

Дают Евреям больше, им казалось,

А вдов их обделяют иногда

В потребностях насущных, ежедневных.

Двенадцать же Апостолов тогда

Учеников собрали и в степенных

Словах им объяснили, в чём нужда.

«Нехорошо, оставив Божье Слово,

Заботиться нам только о столах.

Вы изберите семь мужей толковых,

Что Дух имеют мудрости и страх.

Их, испытав, поставим на служенье

По нуждам справедливо раздавать.

А мы в служенье Слова и в моленье

 Все будем постоянно пребывать».

Потому и нам нужно иметь дух различения, чтобы не браться не за своё дело и не вмешиваться в то дело, которое поставлены решать другие. Скажу вам правду, что я на этом попадался. Думаю, что и вы тоже. Многие люди хотят привлечь нас к решению каких-то проблем, но они обращаются не по тому адресу, потому что не исследуют, как устроена Церковь Божия. Нам же нужно хорошо знать, кто и что должен делать в церкви для того, чтобы исправно делать своё дело и устранятся от проблем, которые мы не должны решать.

**Иисус томился**

**Огонь пришел Я низвести на землю, и как желал бы, чтобы он уже возгорелся! Крещением должен Я креститься; и как Я томлюсь, пока сие совершится! (Лук.12:49,50)**

Что такое томление? Томление может быть мучительным, изнурительным ожиданием каких-то событий, пребывание в стеснённых условиях. Узник томится в темнице. **Видел я все дела, какие делаются под солнцем, и вот, все - суета и томление духа! Кривое не может сделаться прямым, и чего нет, того нельзя считать. Говорил я с сердцем моим так: вот, я возвеличился и приобрел мудрости больше всех, которые были прежде меня над Иерусалимом, и сердце мое видело много мудрости и знания. И предал я сердце мое тому, чтобы познать мудрость и познать безумие и глупость: узнал, что и это - томление духа; потому что во многой мудрости много печали; и кто умножает познания, умножает скорбь. (Еккл.1:14-18)**

Томление может быть и сладостным, в предвкушении каких-то желанных событий. Жених и невеста томятся друг по другу. Иисус томился, то есть, испытывал такие же чувства, как и мы. Но давайте рассмотрим от чего томился Иисус. Будучи здесь на земле, Он томился по той среде обитания, которую оставил до времени совершения нашего спасения. Среди строптивого и развращённого мира Христу было тесно и неуютно. .

**Псалом 83**

**Начальнику хора. На Гефском орудии.**

**Кореевых сынов. Псалом.**

О, как вожделенны жилища Твои,

Господь мой всесильный! Душа истомилась

Желаньем вселиться в Господни дворы,

К Тебе моё сердце и плоть устремилась.

И птичка находит жильё средь полей,

А ласточка строит гнездо на высотах

И ложит птенцов у Твоих алтарей,

О, Боже, живущий в извечных красотах!

Блаженны живущие в доме Твоём!

Ты - Царь мой и Бог мой, Господь Всемогущий!

Они устрояют хвалу и псалом.

Тебе непрестанно, во веки Живущий,

Блажен, у которого сила в Тебе,

Пусть даже идут они степью унылой,

Долиною плача, в скорбях и в нужде,

Но сердце пути лишь к Тебе проложило.

Источники в ней открывают они

И благословенья, как дождик, струятся,

И в силу от силы приходят в те дни,

На Бога надеются и не боятся.

Пред Богом приходят они на Сион.

О, Боже, прими и моё Ты моленье,

Иакова Боже, прошу я о том,

Чтоб помощь послал Ты и благоволенье.

Призри на помазанника Твоего,

Защитник наш верный, Израиля сила.

Не стоит и тысяча дней одного,

Что в доме Господнем душа бы прожила.

Желаю я лишь у порога пребыть

Жилища Господнего, дома святого,

Чем в мире строптивом дней много прожить

В шатрах нечестивых средь племени злого.

Господь моя крепость, Он - солнце и щит,

Господь благодать посылает и милость,

В руке непорочных Своей Он хранит

И помощь пошлёт, если что-то случилось.

Господь сохраняет завет Свой вовек

И праведных благ Он Своих не лишает.

О Господи сил! Как блажен человек,

 Который вполне на Тебя уповает.

Огонь, который принёс Иисус на землю, ещё не разгорелся. В ожидании этого Иисус томится. А что это за огонь? Есть огонь истребляющий, который производит пожары. С ними бывает не просто справиться и некоторые из них превращаются в стихийное бедствие. Негодование, гнев, ярость и ревность Бога сравниваются в Писании с таким огнём. Но есть огонь согревающий, освещающий путь. На огне раньше приготовляли пищу. Этот огонь подконтрольный. Есть также огонь очищающий и переплавляющий. В огне очищается золото и серебро, в огне из руды добывается металл. Иисус, называя нас светом мира, имеет ввиду наш внутренний духовный огонь; огонь любви, огонь горения для трудов Господних, огонь борьбы за ослабевшего брата или сестру. **Кто изнемогает, с кем бы и я не изнемогал? Кто соблазняется, за кого бы я не воспламенялся? (2Кор.11:29)**

Я думаю, что исходя из этого, вы сами сделаете вывод о том, какой огонь принёс Иисус на землю. Но Христос томится и по другому поводу. Слово крещение означает здесь не погружение в воду, а распятие на кресте. В ожидании этих страданий Господь испытывает мучительное томление. Церковь названа невестой Агнца и Он томится, ожидая, когда произойдёт эта брачная вечеря, это полное слияние Церкви с Господом.

Мы также можем чувствовать томление в разных обстоятельствах. Они могут измениться и томление пройдёт. Но у нас должно быть одно непреходящее томление; томление по Господу, томление ожидания встречи с Ним в Царстве Небесном.

**Иисус нелицеприятный**

**Тогда фарисеи пошли и совещались, как бы уловить Его в словах. И посылают к Нему учеников своих с иродианами, говоря: Учитель! мы знаем, что Ты справедлив, и истинно пути Божию учишь, и не заботишься об угождении кому-либо, ибо не смотришь ни на какое лице; итак скажи нам: как Тебе кажется? позволительно ли давать подать кесарю, или нет? (Матф. 22:15-17)**

Бывает, что и враги говорят правду о своём противнике. Иисус действительно был таким. Бывало, что Иисуса приглашали на обед фарисеи или богатые люди, но Он возвещал им истину, не взирая на лица. Как бедные, так и богатые нуждаются в спасении. И Своим близким Христос говорит истину. **Ибо и братья Его не веровали в Него. На это Иисус сказал им: Мое время еще не настало, а для вас всегда время. Вас мир не может ненавидеть, а Меня ненавидит, потому что Я свидетельствую о нем, что дела его злы. (Иоан.7:5-7)**

Что означают эти слова? Если мы неверующие, то нам кажется, что мы сами распоряжаемся собой и своим временем, а греховный мир является привычной средой нашего обитания, и мы с ним прекрасно уживаемся. Это и сказал Иисус своим братьям. Почитайте в Евангелиях, как свободно и независимо Иисус разговаривает с Пилатом. Он не заискивает перед ним, но и не дерзит ему, так что Пилат удивляется.

 **От Иоанна 19**

«Откуда Ты?» - спросил правитель строго,

Но Иисус ответа не давал.

Пилат же, видя то, дивился много.

«Ты мне ль не отвечаешь? – он сказал. –

Сейчас я власть распять Тебя имею

И власть Тебя имею отпустить».

Иисус ему ответил: «Сожалею,

Что ты теперь не можешь то вместить.

Ты не имел бы власти надо Мною,

Коль свыше б не было тебе дано.

Тот сделал грех, кто свёл Меня с тобою,

 Но он не понимает всё равно».

Господь учит и нас быть нелицеприятными. **Братия мои! имейте веру в Иисуса Христа нашего Господа славы, не взирая на лица. Ибо, если в собрание ваше войдет человек с золотым перстнем, в богатой одежде, войдет же и бедный в скудной одежде, и вы, смотря на одетого в богатую одежду, скажете ему: тебе хорошо сесть здесь, а бедному скажете: ты стань там, или садись здесь, у ног моих, - то не пересуживаете ли вы в себе и не становитесь ли судьями с худыми мыслями? Послушайте, братия мои возлюбленные: не бедных ли мира избрал Бог быть богатыми верою и наследниками Царствия, которое Он обещал любящим Его? А вы презрели бедного. Не богатые ли притесняют вас, и не они ли влекут вас в суды? Не они ли бесславят доброе имя, которым вы называетесь? Если вы исполняете закон царский, по Писанию: возлюби ближнего твоего, как себя самого, - хорошо делаете. Но если поступаете с лицеприятием, то грех делаете, и перед законом оказываетесь преступниками. (Иак.2:1-9)**

Лицеприятие может проявляться в разных обстоятельствах. Я приведу несколько мест из Священного Писания, которые показывают нам, где и как оно может проявляться. **Не делайте неправды на суде; не будь лицеприятен к нищему и не угождай лицу великого; по правде суди ближнего твоего. (Лев.19:15)**

Бывает, что в церкви нужно рассудить какое-то дело. Некоторые люди имеют авторитет, влияние на общину, но и они могут ошибаться. Некоторые же выставляют себя несчастными, обиженными. Поэтому рассуждать о каком-то деле нужно только на основе Священного Писания, а также и молиться Богу, чтобы послал разумения в этом деле.

 **Притчи 18:5**

Негоже быть в суде лицеприятным,

Чтоб нечестивца дело оправдать,

А праведного словом неприятным,

 Устами лживыми ниспровергать.

В Коринфской церкви возникали тяжбы между братьями, которые они решали в мирских судах, уважая лица судей, а не служителей церкви. Поэтому Павел обращается к ним строго. **Как смеет кто у вас, имея дело с другим, судиться у нечестивых, а не у святых? Разве не знаете, что святые будут судить мир? Если же вами будет судим мир, то неужели вы недостойны судить маловажные [дела]? Разве не знаете, что мы будем судить ангелов, не тем ли более [дела] житейские? А вы, когда имеете житейские тяжбы, поставляете [своими судьями] ничего не значащих в церкви. К стыду вашему говорю: неужели нет между вами ни одного разумного, который мог бы рассудить между братьями своими? Но брат с братом судится, и притом перед неверными. (1Кор.6:1-6)**

К сожалению, такое встречается среди современных верующих довольно часто. Как вы смеете?

 **Притчи 24**

Уста разумных истину вещают.

Послушай, что уста их говорят.

Нехорошо и гнусно поступают,

Коль суд с лицеприятием творят.

Кто говорит виновному: «Ты правый»,

Того народы будут проклинать,

Кто верит лжи и суд творит лукавый,

Того возненавидят племена.

Любимы будут те, кто обличает,

На них благословение придёт.

В уста целует тот, кто отвечает

Словами веры, истину речёт.

 **Притчи 28:31**

Вот, что гласит закон, нам данный с неба:

Лицеприятным быть нехорошо.

Такой и за кусок сухого хлеба

Неправду скажет, сделает вам зло.

Этот человек беспринципный и неустойчивый. Таким образом, лицеприятие может сделать и нашу веру беспринципной и неустойчивой.

**И если вы называете Отцем Того, Который нелицеприятно судит каждого по делам, то со страхом проводите время странствования вашего, зная, что не тленным серебром или золотом искуплены вы от суетной жизни, преданной вам от отцов, но драгоценною Кровию Христа, как непорочного и чистого Агнца, предназначенного еще прежде создания мира, но явившегося в последние времена для вас, уверовавших чрез Него в Бога, Который воскресил Его из мертвых и дал Ему славу, чтобы вы имели веру и упование на Бога. (1Пет.1:17-21)**

**Иисус предусмотрительный**

Человек предусмотрительный заранее готовится к каким-то событиям или действиям, учитывая возможные неприятности. Разводя в лесу костёр, он приготовит необходимый запас воды на случай непредвиденного возгорания. Находясь в путешествии, он будет держать необходимое количество денег при себе, а не в чемодане, который могут украсть. Он также возьмёт с собой в дорогу и необходимые медикаменты.

Иисус избрал двенадцать Апостолов и послал их проповедовать Евангелие.

 **От матфея 10**

Он дал им власть над всякою болезнью,

Нечистых духов словом изгонять,

И поученьем, что для них полезно,

Он начал их обильно наставлять.

«Вы в город Самарянский не входите,

Язычников не нужно призывать,

Но к овцам вы Израиля идите,

Погибшим Царство Божье возвещать.

От немощей, болезней исцеляйте,

Даю вам силу бесов изгонять,

А также прокажённых очищайте,

Даю вам власть и мёртвых воскрешать.

Я наделяю вас великим даром,

Что ни купить нельзя, ни продавать,

И это всё, что получили даром,

Должны вы так же даром отдавать.

В дорогу ничего вы не берите:

Ни пояса, ни денег, ни сумы.

И двух одежд вы также не носите;

Питание и кров найдёте вы.

Господь не только предусмотрел всё необходимое для служения Апостолов, но и исполнил, располагая к ним сердца людей.

**И сказал им: когда Я посылал вас без мешка и без сумы и без обуви, имели ли вы в чем недостаток? Они отвечали: ни в чем.** Но теперь Господь предусмотрел для нас нечто другое. **Тогда Он сказал им: но теперь, кто имеет мешок, тот возьми его, также и суму; а у кого нет, продай одежду свою и купи меч; ибо сказываю вам, что должно исполниться на Мне и сему написанному: и к злодеям причтен. Ибо то, что о Мне, приходит к концу. (Лук.22:35-37)**

Господь предусмотрел, наши испытания и страдания, наше служение Ему также, как и для Апостолов. Поэтому нам нужно стараться быть в том русле, в которое Бог нас направляет, и исполнять предусмотренное для нас. Господь мягко привлекает нас к Своим делам, а также приготавливает нас, если нам нужно пострадать за Него. Нам нужна также и осмотрительность, особенно в отношениях с внешним миром.

**Со внешними обходитесь благоразумно, пользуясь временем. Слово ваше [да будет] всегда с благодатию, приправлено солью, дабы вы знали, как отвечать каждому. (Кол.4:5,6)**

Мы должны быть предусмотрительными и осторожными, но не должны иметь страха. Тогда грядущие события не застанут нас врасплох. Если мы, отправляясь в дальнюю дорогу, не подготовили автомобиль должным образом, а говорим, что уповаем на Бога, то можем попасть в большую неприятность, и Бог накажет нас за нашу непредусмотрительность и нерадивость. Мы спасены в надежде и здесь не получим всего, чего хотим, но будем хранить себя в вере и любви, чтобы получить обещанное Господом со всеми святыми.

**И все сии, свидетельствованные в вере, не получили обещанного, потому что Бог предусмотрел о нас нечто лучшее, дабы они не без нас достигли совершенства. (Евр.11:39,40)**

**Дающий дары**

**Итак, бодрствуйте, потому что не знаете ни дня, ни часа, в который приидет Сын Человеческий. Ибо [Он поступит], как человек, который, отправляясь в чужую страну, призвал рабов своих и поручил им имение свое: и одному дал он пять талантов, другому два, иному один, каждому по его силе; и тотчас отправился. (Матф.25:13-15)**

Ещё и ещё говорю вам, что Иисус Христос спас нас не для того, чтобы нам было хорошо и уютно на земле, а для Своего Небесного Царства. Для этого нам нужно откликнуться на Его небесный призыв, а затем пройти подготовку в Его школе для жизни с Ним в вечности. Господь наделяет нас не только способностями к познанию Его, но и духовными дарами для служения Ему и друг другу. Дары духовные являются великой драгоценностью, поэтому и сравниваются с серебром или золотом. Многие из нас могут иметь только один духовный дар, но нигде не сказано о том, что христианин вообще не имеет духовных даров. Если не имеет – то он ещё грешник нераскаянный. Истинный же христианин получил новую жизнь, а с ней и предназначенные ему Иисусом духовные дары. Я приведу главу из соей книги Путь новой жизни для освещения этого вопроса.

Когда происходит принятие Духа Святого? Когда мы покаялись и приняли Иисуса Христа, как личного Спасителя. Тогда Его Святая Кровь омыла нас от всякого греха. Мы стали невиновными перед Богом, но этого недостаточно, потому что Бог свят и ничто не святое не может предстоять перед Ним. Значит мы должны быть освящены, стать святыми. Кровь Иисуса освящает нас, а Дух Святой приносит с собой новую жизнь, и мы становимся святыми. Мало того; мы становимся детьми Божьими и причастниками Божеского естества.

Если мы приняли Духа Святого, то в нас произошли коренные изменения. Изменилось наше мышление, наше поведение, наши желания. Мы пережили обращение. У нас появилось отвращение ко греху. У нас появилось желание общения со святыми. Так проявляется в нас жизнь Святого Духа. Но эта жизнь сверхъестественная. У нас должно появиться то, чего раньше не было.

Одним из признаков проявления в нас действия Духа Святого являются дары духовные. Они также сверхъестественны.

**Не хочу оставить вас, братия, в неведении и о [дарах] духовных. Знаете, что когда вы были язычниками, то ходили к безгласным идолам, так, как бы вели вас. Потому сказываю вам, что никто, говорящий Духом Божиим, не произнесет анафемы на Иисуса, и никто не может назвать Иисуса Господом, как только Духом Святым. Дары различны, но Дух один и тот же; и служения различны, а Господь один и тот же; и действия различны, а Бог один и тот же, производящий все во всех. Но каждому дается проявление Духа на пользу. Одному дается Духом слово мудрости, другому слово знания, тем же Духом; иному вера, тем же Духом; иному дары исцелений, тем же Духом; иному чудотворения, иному пророчество, иному различение духов, иному разные языки, иному истолкование языков. Все же сие производит один и тот же Дух, разделяя каждому особо, как Ему угодно. (1Кор.12:1-11)**

Теперь приступим к объяснению этого текста. У вас не должно быть незнания о дарах духовных. Если этот вопрос в вашей церкви никак не освящается, в ней нет и действия Духа Святого. Советую вам такую общину оставить. Если говорят, что это было раньше, а теперь нет – это заблуждение. Если говорят, что это были апостольские дары – не верьте. Здесь написано, что каждому даётся проявление Духа на пользу. В начале этого послания написано, что эти верующие, хоть и не Апостолы, не имеют недостатка ни в каком даровании. Раньше они были идолопоклонниками, и при этом тоже могло что-то необычное происходить. Как бы вели вас. Оно и сейчас происходит, но там действуют духи бесовские. Павел же хочет сказать, что теперь действует совсем другая сила, которая приводит нас к Иисусу Христу. Бесовские духи произносят хулу на Иисуса, говорящий Духом Божиим не может этого делать. Идолопоклонники живут для себя, Дух Святой побуждает нас называть Иисуса Господом, то есть Властелином нашей жизни.

Далее нам представлено триединство Бога в дарах, служениях и действиях. Одно другое дополняет к созиданию Церкви – тела Христова, где Христос Глава, а мы члены. Каждому же даётся проявление Духа на пользу. А кому на пользу? Мне? Некоторые так и подумали и стали хвастаться дарами духовными и превозноситься. Но Писание говорит:**Так и вы, ревнуя о [дарах] духовных, старайтесь обогатиться [ими] к назиданию церкви**. **(1Кор.14:12)** Теперь порассуждаем об этих дарах конкретно. Для удобства я буду рассматривать их по пунктам.

**1. Одному даётся Духом слово мудрости**. Не дар мудрости, как некоторые неправильно его называют, а слово мудрости. Человек, получивший познание мудрости Божьей, становится способным проповедовать, то есть передавать это слово другим на собрании церкви. Это слово не должно противоречить Священному Писанию, но через изъяснение Писания открывать мудрость Бога, познание Бога, объяснять действия Бога Отца, Бога сына, Бога Духа Святого. Слово мудрости даётся пастырям, учителям церкви. **Мудрость же мы проповедуем между совершенными, но мудрость не века сего и не властей века сего преходящих, но проповедуем премудрость Божию, тайную, сокровенную, которую предназначил Бог прежде веков к славе нашей, которой никто из властей века сего не познал; ибо если бы познали, то не распяли бы Господа славы. (1Кор.2:6-8)**

**2.** **другому слово знания тем же Духом.** Это также способность проповедовать. Если в первом случае мы познаём Бога; Его святость, славу, могущество, величие, любовь и благость в Иисусе Христе, а также и беспристрастный суд, то во втором случае мы познаём, как нам угодить Богу, чем являются для нас заповеди Его, как организовать собрание, как вести себя на собрании, какая должна быть наша семья и тому подобные вопросы.

**3. Иному вера тем же Духом.** Это не начальная вера, через которую мы получили спасение, но вера, способная горы переставлять. Имея эту веру, миссионеры отправляются в неизвестные края проповедовать Евангелие и имеют успех. Эта вера открывает двери и разрушает преграды для благовестия. Эта вера строит молитвенные дома, детские приюты, казалось бы, не имея средств. Эта вера молится об исцелении на результат, эта вера творит чудеса. Это особенная вера и не каждому даётся, но кого изберёт Господь.

**4. иному дары исцелений тем же Духом.** Если человеку дана та вера, о которой мы говорили, то она проявляется в конкретных делах. Как правило, исцеление совершается по молитве, применяется и помазание елеем.**Болен ли кто из вас, пусть призовет пресвитеров Церкви, и пусть помолятся над ним, помазав его елеем во имя Господне. И молитва веры исцелит болящего, и восставит его Господь; и если он соделал грехи, простятся ему. Признавайтесь друг пред другом в проступках и молитесь друг за друга, чтобы исцелиться: много может усиленная молитва праведного. (Иак.5:14-16)** При этом мы должны понимать, что само исцеление производит Сам Бог через Духа Святого. В этом имею личный опыт мгновенного исцеления при молитве с помазанием. Сейчас в мире есть много целителей, но на вопрос, какой силой они это делают, они толком ответить не могут или приписывают это себе. У них бывает и агрессивная реакция на свидетельство о Христе, потому что они связаны с демоническими силами. К ним не обращайтесь.

**5. иному чудотворения.** Чудо – это явление, которое мы не можем объяснить нашими земными понятиями и представлениями. Как мы можем объяснить удивительный лов рыбы, умножение хлебов, хождение по воде, воскрешение Лазаря? Но Иисус сказал на Вечере:

 **От Иоанна 14**

«Уж сколько времени, Филипп, Я с вами,

И до сих пор не знаешь ты Меня?

В Отце Я пребываю постоянно

И вам Его всегда являю Я,

А ты же говоришь: «Яви Отца нам».

Поверь, что Я в Отце, Отец во Мне.

Слова Отца Я ныне передал вам,

Дела Отца творю Я на земле.

Я говорю вам истину: отныне,

Кто верует в Меня, тот сотворит

Не только те дела, что видел в Сыне,

Но даже больше этих совершит.

И если у Отца чего попросит,

То сделаю во славу Я Отца.

В мольбе он имя Сына произносит

 И в милости пребудет без конца.

Иисус творил чудеса не ради самих чудес, но чтобы уверовали, что Отец послал Его. Прообразы этих чудес есть и в Ветхом завете, чтобы мы понимали, откуда сила для их совершения. Иисус всегда прославлял Отца. Также и ученики Христа творили чудеса.**Так Филипп пришел в город Самарийский и проповедывал им Христа. Народ единодушно внимал тому, что говорил Фи-липп, слыша и видя, какие он творил чудеса. Ибо нечистые духи из мно-гих, одержимых ими, выходили с великим воплем, а многие расслабленные и хромые исцелялись. И была радость великая в том городе. Находился же в городе некоторый муж, именем Симон, который перед тем волхвовал и изумлял народ Самарийский, выдавая себя за кого-то великого. Ему внимали все, от малого до большого, говоря: сей есть великая сила Божия. А внимали ему потому, что он немалое время изумлял их волхвованиями. Но, когда поверили Филиппу, благовествующему о Царствии Божием и о имени Иисуса Христа, то крестились и мужчины и женщины. Уверовал и сам Симон и, крестившись, не отходил от Филиппа; и, видя совершающиеся великие силы и знамения, изумлялся. (Деян.8: 5-13)** Писание нам говорит, что и в те времена были чудеса не от Бога. И сейчас есть чудеса и знамения ложные. Но как их отличить? Филипп проповедовал Христа, а Симон волхв выдавал себя за кого-то великого. Так происходит и сейчас. Но Бог творит чудеса и сейчас. Одной сестре должны были делать кессерово сечение, но по молитве ребёнок повернулся и она родила сама.

**6. иному пророчество.** Иногда это понимают, как способность проповедовать. Но Писание приводит примеры непосредственного откровения Бога церкви или отдельному верующему в данный момент. Это может быть предупреждение, обличение, указание, как поступить в данный ответственный момент. Вот несколько примеров.**В те дни пришли из Иерусалима в Антиохию пророки. И один из них, по имени Агав, встав, предвозвестил Духом, что по всей вселенной будет великий голод, который и был при кесаре Клавдии. Тогда ученики положили, каждый по достатку своему, послать пособие братьям, живущим в Иудее, что и сделали, послав [собранное] к пресвитерам через Варнаву и Савла. (Деян.11:27-30)**

**В Антиохии, в тамошней церкви были некоторые пророки и учители: Варнава, и Симеон, называемый Нигер, и Луций Киринеянин, и Манаил, совоспитанник Ирода четвертовластника, и Савл. Когда они служили Господу и постились, Дух Святой сказал: отделите Мне Варнаву и Савла на дело, к которому Я призвал их. Тогда они, совершив пост и молитву и возложив на них руки, отпустили их. (Деян.13:1-3)** А как Дух Святой сказал? Через одного из пророков.

**Между тем как мы пребывали у них многие дни, пришел из Иудеи некто пророк, именем Агав, и, войдя к нам, взял пояс Павлов и, связав себе руки и ноги, сказал: так говорит Дух Святой: мужа, чей этот пояс, так свяжут в Иерусалиме Иудеи и предадут в руки язычников. (Деян.21: 10,11)** В те дни ещё не был написан Новый завет. Слово передавалось устно и пророчества были чаще. Сейчас мы имеем полное Евангелие, исчерпывающие поучения и наставления. Поэтому снами, видениями и пророчеством Бог пользуется не часто. Когда говорили пророки Ветхого завета? Когда народ отступал от Бога. Если в церкви непорядок, Господь может послать пророчество.

**7. иному различение духов.** Этот дар должен иметь служитель церкви для успешного душепопечения. Бог воздвигает таких людей и для межцерковного служения. К сожалению, в церкви сейчас много не только невозрождённых людей, но и оккультно обременённых и даже одержимых. И такому человеку Бог даёт ведение, кто перед ним: невозрождённый, обременённый или одержимый. И в соответствии с этим он действует. Или показывает человеку, что ему нужно покаяться и принять Иисуса, как своего Спасителя, или помогает развязаться с оккультной зависимостью через покаяние и отречение, или изгоняет беса.

**8. иному разные языки.** Это дар, о котором много спорят. Есть в этом вопросе ошибки и заблуждения, но есть и предубеждения и опасения. Этот дар более всех описан в Библии, о нём есть пророчества**. За то лепечущими устами и на чужом языке будут говорить к этому народу. Им говорили: "вот - покой, дайте покой утружденному, и вот успокоение". Но они не хотели слушать. (Ис.28:11,12)** Иисус также сказал об этом даре.**Уверовавших же будут сопровождать сии знамения: именем Моим будут изго-нять бесов; будут говорить новыми языками; будут брать змей; и если что смертоносное выпьют, не повредит им; возложат руки на больных, и они будут здоровы. (Мар.16:17,18)** Эти слова исполнились в День Пятидесятницы, когда люди услышали учеников, говорящих на их языках и наречиях о чудных делах Божьих. Это было чудо, потому что до этого ученики не говорили на этих языках и были люди простые. Апостол Пётр пришёл к Корнилию и возвестил ему и всем собравшимся весть спасения.

 **Деяния 10**

Когда же Пётр им возвещал спасенье,

То и на них излился Духа дар.

Обрезанные были в изумленье

Все оттого, что слышали тогда,

Как новыми вещают языками

Язычники о Божиих делах.

Тогда им Пётр сказал: «Вы вместе с нами

Участники теперь в Его дарах.

Кто может воспрепятствовать креститься

Тем, кто Святого Духа получил?»

Тогда велел им в воду погрузиться,

 И несколько он дней у них пробыл.

 И ещё случай, который мы уже упоминали**.**

 **Деяния 19**

А Павел же, пройдя по верхним странам,

В Ефес по обещанию пришёл.

Увидел там учеников он странных

И к ним тогда с вопросом подошёл.

«Вы приняли – сказал – Святого Духа,

Крестились ли вы в Господа Христа?»

«Об этом не слыхали даже слухом» -

Они ему ответили тогда. -

Мы знаем Иоанново крещенье».

«Но Иоанн тогда водой крестил,

Чтоб верили в Того, Кто дал спасенье,

Кого Отец из мёртвых воскресил».

Услышав это, все они крестились.

Когда Апостол руки возложил,

Иными языками все молились

И Дух Святой на них тогда почил.

А всех их было человек двенадцать.

Пришедши в синагогу, он учил

Три месяца, как в вере подвизаться,

 И об Иисусе смело говорил.

В последующих главах 1-го послания к Коринфянам подробно говорится о незнакомых языках. В гл.13 написано, что человек может говорить языками человеческими и ангельскими. В гл. 14 написано:**Сколько, например, различных слов в мире, и ни одного из них нет без значения. Но если я не разумею значения слов, то я для говорящего чужестранец, и говорящий для меня чужестранец. Так и вы, ревнуя о [дарах] духовных, старайтесь обогатиться [ими] к назиданию церкви. А потому, говорящий на [незнакомом] языке, молись о даре истолкования. (1Кор.14:10-13)** Мы читали о том, что люди в Иерусалиме понимали языки, а здесь говорится, что люди могут не понимать язык говорящего или молящегося. А понимает ли сам говорящий? Нет! Иначе, зачем молиться о даре истолкования? Очевидно этим чудом многие увлекались, поэтому есть и много предупреждений о неправильном понимании этого явления и неправильным использованием его в собрании.

Все ли должны говорить иными языками? Ответ однозначный: не все! Некоторые считают, что принятие Святого Духа должно обязательно сопровождаться знамением языков. Это заблуждение.**Достигайте любви; ревнуйте о [дарах] духовных, особенно же о том, чтобы пророчествовать. Ибо кто говорит на [незнакомом] языке, тот говорит не людям, а Богу; потому что никто не понимает [его], он тайны говорит духом; а кто пророчествует, тот говорит людям в назидание, увещание и утешение. Кто говорит на [незнакомом] языке, тот назидает себя; а кто пророчествует, тот назидает церковь. Желаю, чтобы вы все говорили языками; но лучше, чтобы вы пророчествовали; ибо пророчествующий превосходнее того, кто говорит языками, разве он притом будет и изъяснять, чтобы церковь получила назидание. (1Кор.14:1-5)** Из этого текста видно, что пророчествующий не говорит языками, однако он превосходнее говорящего, что не все коринфяне говорят языками. Есть и другая крайность, что никто не говорит языками. Это не значит, что верующие вообще не имеют Духа Святого, но во многих церквах опасаются ложных знамений и чудес. Но критерий нашей духовности не в чудесах и знамениях, а в том, как мы живём. Если мы живём по-мирски, не очищаемся от грехов, нет благоговения в нашем поклонении Богу, а при этом говорим иными языками, то мы приняли ложного духа, а духи зла тоже умеют говорить языками. Этот дар помещён Богом на восьмом месте и нельзя его ни возвышать или выпячивать, ни умалять.

**9. иному истолкование языков.** Это также чудный дар, так как истолкователь сам не знает этого языка, но в момент откровения Божьего получает способность изъяснять. Один говорит, а другой изъясняет. Но если нет истолкователя, не нужно говорить во время собрания.

**10. дар вспоможения.** Он должен быть у дьякона, так как он первый помощник пастора, у содействующих различным служениям. При этом человек понимает, как помочь в том или ином деле или служении. Его никто к этому не принуждает. Такие люди являются большим благословением для церкви. Душепопечитель помогает человеку разобраться в сложной ситуации.

**11. Дар управления.** Естественно, что он должен быть у служителя церкви, который должен руководить собранием, управлять жизнью церкви. Но и у регента, и у руководителя детской или молодёжной группы он тоже должен быть. Тогда служение будет эффективно и авторитетно, ибо действует сила Духа Святого.

**Все же сие производит один и тот же Дух, разделяя каждому особо, как Ему угодно. Ибо, как тело одно, но имеет многие члены, и все члены одного тела, хотя их и много, составляют одно тело, - так и Христос. Ибо все мы одним Духом крестились в одно тело, Иудеи или Еллины, рабы или свободные, и все напоены одним Духом. Тело же не из одного члена, но из многих. (1Кор. 12:11-14)**

Итак, каждый из нас должен иметь какое-то духовное дарование, ибо через это также проявляется в нас жизнь Духа. Ревнуя о дарах духовных, мы не должны выбирать себе дар, какой нравится, но Господь даёт дары по Своему усмотрению. Дарами нельзя хвалиться, ими нужно служить всем, кто в этом нуждается. **Служите друг другу, каждый тем даром, какой получил, как добрые домостроители многоразличной благодати Божией. Говорит ли кто, [говори] как слова Божии; служит ли кто, [служи] по силе, какую дает Бог, дабы во всем прославлялся Бог через Иисуса Христа, Которому слава и держава во веки веков. Аминь. (1Пет.4:10,11)**

Что значит служить? Если я на собрании хорошо сыграл или спел, вызвал бурю оваций и думаю, что я послужил Богу, я глубоко ошибаюсь. Я выставил себя и прославил себя, обратил всё внимание на себя. Конечно нужно хорошо подготовить пение или стих, но нужно и уметь убрать себя. Тогда смысл произведения дойдёт до слушателей и они прославят Бога. Служить нужно так, как служил Иисус**. Кто поверил слышанному от нас, и кому открылась мышца Господня? Ибо Он взошел пред Ним, как отпрыск и как рос-ток из сухой земли; нет в Нем ни вида, ни величия; и мы видели Его, и не было в Нем вида, который привлекал бы нас к Нему. Он был презрен и умален пред людьми, муж скорбей и изведавший болезни, и мы отвращали от Него лице свое; Он был презираем, и мы ни во что ставили Его. (Ис.53:1-3)**

 **Иисус же, подозвав их, сказал: вы знаете, что князья народов господствуют над ними, и вельможи властвуют ими; но между вами да не будет так: а кто хочет между вами быть большим, да будет вам слугою; и кто хочет между вами быть первым, да будет вам рабом; так как Сын Человеческий не [для того] пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих. (Матф.20:25-28)** Так и мы должны быть служителями скромными, не выставляющими себя, но всю славу отдающими Богу, Который привлёк нас к служению, поставил на служение, дал дары и силу для совершения этого служения.

Как Господь ставит нас на служение? Через влечение. Я уже имею дарование духовное, но сразу распознать его бывает непросто. Господь же возбуждает интерес к какому-то делу, к какому-то служению. Как правило, это то, чего я раньше не делал и не знаю, как это делать, ибо это труд духовный. Но Бог не только возбуждает в нас влечение, но и готовит к этому делу или служению, а потом и допускает нас до служения. Бывает, что уверовали творческие люди. Им нужно обязательно посвятить свои таланты Господу. Я профессиональный музыкант и в церкви занимаюсь музыкальным служением. Но я освятил этот природный дар, хотя он тоже от Бога, и посвятил его Богу. Теперь другой музыкой, кроме церковной, я не занимаюсь. Но Бог даровал мне и другое служение. Я был человек не речистый, а теперь проповедую в церкви. Раньше для меня написать письмо было проблемой, а теперь Господь побуждает меня писать книги.

Дорогие читатели! Прислушивайтесь к голосу Духа Святого, ибо вас Бог хочет видеть тружениками в Своей Церкви. И не важно, какой труд вам Господь поручит, проповедь, миссионерское служение, сочинение стихов и песен, или приготовление трапезы для праздников, ибо Марфы тоже нужны, - всё делайте во славу нашего великого и милосердного Бога, Отца и Сына и Духа Святого. Аминь!

**Требующий отчёта**

**По долгом времени, приходит господин рабов тех и требует у них отчета. (Матф.25:19)**

Господин дал рабам таланты даром, но это не были подарки. Если мы кому-то подарили подарок, то мы не требуем у него отчёта, как он им пользуется. Это даже как-то и неприлично. А господин требует отчёта, что говорит о его обязательности. Два раба это прекрасно понимают и охотно дают отчёт. Третий же дать отчёт не может, но обвиняет своего господина. Конец же его печален. Говоря о дарах духовных, мы должны понимать, что это не подарки, хотя и даются нам даром, не по делам или заслугам. Если мы считаем себя рабами Господними, то должны понимать, что для духовной жизни мы ничего своего не имеем, но всё, что даётся нам по благодати Божией, сверхъестественно. Господь же даёт нам эти дары и силы для того, чтобы мы служили Ему и друг другу и возвещали Евангелие Царства неверующим. Иисус доверяет нам эти дары, но имеет право и потребовать от нас отчёт о том, как мы ими пользовались. Как мы видим из притчи о талантах, от этого зависит наш вход в вечность.

**Итак мы всегда благодушествуем; и как знаем, что, водворяясь в теле, мы устранены от Господа, - ибо мы ходим верою, а не видением, - то мы благодушествуем и желаем лучше выйти из тела и водвориться у Господа. И потому ревностно стараемся, водворяясь ли, выходя ли, быть Ему угодными; ибо всем нам должно явиться пред судилище Христово, чтобы каждому получить [соответственно тому], что он делал, живя в теле, доброе или худое. (2Кор.5:6-10)**

Но в чём мы должны будем отчитаться перед Господом? Апостол Павел готов испытать Коринфян, то есть, потребовать у них отчёта. **Как я не иду к вам, то некоторые [у вас] возгордились; но я скоро приду к вам, если угодно будет Господу, и испытаю не слова возгордившихся, а силу, ибо Царство Божие не в слове, а в силе. (1Кор.4:18-20)**

Церковь в Коринфе не имела недостатка ни в каком духовном даровании. Представим себе такой экзамен. Павел раскладывает на столе билеты, в которых написано: исцелить хромого, открыть глаза слепому, очистить прокажённого, поставить стул на потолок, превратить вино в молоко, помолиться на ином языке, изгнать беса. Ну как вам такой экзамен? А если кто не справится, что тогда? Но эту ли силу хочет испытать Апостол? За это ли мы будем давать отчёт?

С одной стороны мы однозначно отвечаем за употребление данного нам дара. С другой стороны мы не можем пользоваться им, когда и как захотим, но только по воле Божьей и под водительством Духа Святого. Примером служит исцеление Петром хромого у входа в храм.

 **Деяния 3**

Однажды в храм в молитвы час девятый

Шли вместе Пётр, а также Иоанн.

Там человек был, немощью объятый,

И каждый день несли его к дверям,

Чтоб у людей просил он подаянья.

Он от рожденья вовсе не ходил.

Дверям же было Красные названье;

Народ дверями теми в храм входил.

Увидев же Петра и Иоанна,

Тот человек даяния просил.

Остановившись же у входа храма

И, чувствуя прилив духовных сил,

«Взгляни на нас» - тогда ему сказали,

И он на них глаза свои поднял,

И ожидал, чтоб денег ему дали,

Но Пётр тогда ему слова сказал:

«Нет серебра и золотой монеты,

Но, что имею, то тебе даю.

Во имя же Христа из Назарета

Встань и ходи! – тебе сейчас велю».

И тотчас же его за руку поднял,

И укрепились ноги у него.

Ходил и прыгал в храме он Господнем,

И громко славил Бога своего.

Народ, увидев это, изумился.

Все знали: милостыню он просил,

У Красных же дверей он находился,

И то, что от рожденья не ходил.

А исцелённый рад был и старался

Быть возле Иоанна и Петра.

И в удивленье весь народ собрался

 В притворе Соломоновом тогда.

Пётр видел этого человека каждый день и проходил мимо, но вот настал тот момент, когда Пётр смог повелеть этому человеку встать и ходить. Писание повелевает нам ревновать о духовных дарах для церкви, а также наблюдать и за собой. **По сей причине напоминаю тебе возгревать дар Божий, который в тебе через мое рукоположение; ибо дал нам Бог духа не боязни, но силы и любви и целомудрия. (2Тим.1:6,7)**

Некоторые из братьев ещё не старых говорили: «Мы уже потрудились для Господа, пускай теперь молодые трудятся». Они сокращали своё участие в служениях церкви, а то и совсем прекращали служение и занимались устройством своей земной жизни. Привлекать молодёжь к служению в церкви нужно, но и зрелых людей Господь готов обеспечить надлежащим служением. У Него дела для всех хватит. Было бы наше желание служить Ему. Кроме того, нужно помнить что у Господа нет духовных пенсионеров. **Праведник цветет, как пальма, возвышается подобно кедру на Ливане. Насажденные в доме Господнем, они цветут во дворах Бога нашего; они и в старости плодовиты, сочны и свежи, чтобы возвещать, что праведен Господь, твердыня моя, и нет неправды в Нем. (Пс.91:13-16)**

 Притчи 13:24

 Много хлеба [бывает] и на ниве бедных;

 но некоторые гибнут от беспорядка.

Ты получил от Бога оправданье

И верой принял Господа Христа,

Имеешь ты духовное питанье

И пред тобой богатства полнота.

А кто ты был? Несчастный грешник бедный,

И может ощущал ты жизни дно.

Ты славишь Бога песнею победной?

Как ты употребляешь, что дано?

Наш Бог есть Бог устройства и порядка

И научать тебя Ему не лень.

Он хочет, чтоб не утренней зарядкой,

Но чтоб молитвой начинал ты день.

Он хочет, чтобы Библию читая,

Её ты по порядку изучал,

Его святую волю познавая,

Чтоб верою её ты принимал.

В порядке ли идёт твоё служенье,

В порядке ли содержится твой дом,

В порядке ли с другими отношенья,

В порядке ли общенье со Христом?

Коль ты с Иисусом блага собираешь,

То будешь Божью Церковь созидать,

А коль богатства Божьи расточаешь,

То можешь и спасенье потерять.

Не только нерадение о дарах духовных, но и дружба с миром угашают действие в нас Святого Духа и дарования перестают действовать. Но с такими людьми бывает и гораздо хуже. Сатана подкрадывается к ним со своей ложью и подделывается, выдавая свои действия за действия Святого Духа. И начинаются ложные видения, ложное толкование Писания и даже ложные чудеса. А человек не знает, какого он духа.

Сила противостать искушениям, хранить себя неосквернённым от мира, быть не сребролюбивым, уметь прощать, вовремя очищаться от греха, если мы его в себе заметили, способствует свободному действию в нас Духа Святого и проявлению Его даров. Вот какую силу хотел испытать Апостол Павел.

**Иисус остановился**

**Иисус остановился и велел его позвать. Зовут слепого и говорят ему: не бойся, вставай, зовет тебя. (Мар.10:49)**

Что значит остановиться? Это значит прекратить движение. О чём тут рассуждать? Но давайте глубже вникнем в этот вопрос. Мы куда-то идём или едем по какой-то причине или делу. У нас могут быть остановки по нашему усмотрению. Зашли куда-то покушать или что-то купить, а потом опять продолжили путь. У нас могут быть остановки вынужденные, как ожидание транспорта. Остановки могут быть и непредвиденные. Сломалась машина, повредили одежду или чемодан. Могут быть и препятствия, когда путь вообще нужно прекратить. А как это относится к Иисусу?

Иисус останавливался не один раз, но при этом что-то происходило. Воскрес сын вдовы из города Наин, женщина исцелилась от кровотечения, слепой прозрел. Иисус, как Бог, всё предвидит заранее, поэтому у Него не было непредвиденных остановок или препятствий, которые Он не смог бы преодолеть. Ни сатана, ни стихии сего мира не в состоянии Ему помешать.

 **От Матфея 14**

Тогда Иисус, собрав Своих двенадцать,

Отправиться их в лодке понудил,

И Сам не стал в том месте оставаться,

Взошёл на гору и Отца молил.

Почти всю ночь пробыл в уединенье,

Но вот Он зрит – ученики в беде,

И к ним спешит средь бури и волненья,

Идя же, как по суше, по воде.

Ученики, пришедши в изумленье,

«Наверно это призрак!» - говорят,

Но Иисус, увидев их волненье,

Им говорит: «Не бойтесь, это Я!»

Но Иисус всегда останавливался, чтобы оказать кому-то помощь и милость. При всей Его занятости у Него найдётся время для каждого из нас. Дочь Иаира умирает, а Иисус останавливается для того, чтобы исцелить женщину. И вообще Он не спешит, но ждёт смерти девочки, чтобы прославиться в её воскресении. Так что и эта остановка не является непредвиденной. А вот последняя остановка, которую сделал Христос на пути к Голгофе. Слово обратиться, а не оглянуться, означает повернуться на сто восемьдесят градусов. Но для этого нужно остановиться.

 **От Луки 23**

И множество народа за Иисусом

Пошло; рыдали женщины в толпе.

Иисус, услышав это, обратился

И им сказал: «Не плачьте обо Мне,

Но плачьте, дщери Иерусалима

О детях ваших, также о себе,

Приходят ибо дни неумолимо,

Когда вам скажут, что блаженны те,

Что не рождали, грудью не кормили.

Тогда же вопли будут на земле,

Чтоб горы и холмы их всех покрыли

От страха Всемогущего во мгле.

И если с зеленеющей маслиной

Такое дело делают сейчас,

Каков же будет суд неумолимый,

Что будет на земле в тот грозный час?»

Иисус жалеет Свой народ и предупреждает его о грядущих бедствиях за то, что не приняли спасения. Но Господь предлагает остановиться и у каждого из нас. **Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему, и буду вечерять с ним, и он со Мною. (Откр.3:20)**

Господь никуда не спешит, но сидит со мной и ужинает. Мы ведём неторопливую беседу, обсуждаем разные проблемы. Можете ли вы себе это представить? А Иисус этого хочет. Иисус хочет, чтобы мы проверяли, осмысливали свой путь, сверяли его со Священным Писанием, и вновь продолжали его вместе с Ним. Давид так и поступал. Он остановился и спрашивает у Господа: **Испытай меня, Боже, и узнай сердце мое; испытай меня и узнай помышления мои; и зри, не на опасном ли я пути, и направь меня на путь вечный. (Пс.138:23,24)**

**Самоотверженный**

**И, подозвав народ с учениками Своими, сказал им: кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною. (Мар.8:34)**

Слово отвергнуть означает отбросить с силою, с неприязнью. **С Ним шло множество народа; и Он, обратившись, сказал им: если кто приходит ко Мне и не возненавидит отца своего и матери, и жены и детей, и братьев и сестер, а притом и самой жизни своей, тот не может быть Моим учеником; и кто не несет креста своего и идет за Мною, не может быть Моим учеником. (Лук.14:25-27)**

Это одна из наитруднейших частей учения Иисуса Христа. Мы все упорно ей сопротивляемся. Мы любим себя, жалеем себя, хотим устроить себе удобную жизнь, сражаемся за своё здоровье. А не многовато ли в нашей жизни мирского, которое тоже нужно бы отвергнуть? Но мы за это всё держимся. Оттого и наша христианская жизнь бесцветна и бесплодна. Иисус же показал нам пример самоотверженности.

Кто Иисусу брат и сестра, и мать? **И пришли Матерь и братья Его и, стоя [вне] дома, послали к Нему звать Его. Около Него сидел народ. И сказали Ему: вот, Матерь Твоя и братья Твои и сестры Твои, [вне] дома, спрашивают Тебя. И отвечал им: кто матерь Моя и братья Мои? И обозрев сидящих вокруг Себя, говорит: вот матерь Моя и братья Мои; ибо кто будет исполнять волю Божию, тот Мне брат, и сестра, и матерь. (Мар.3:31-35)**

Таким образом Иисус отвергается Своих родных. Если бы они не уверовали, то и не спаслись бы. Тридцать лет Иисус жил спокойной жизнью. У Него, как у плотника, всегда была работа. Он пребывал в любви у народа той местности. Ему доверяли читать в синагоге. Но приходит час начала Его служения и Он всё это отвергает. Начинается время опасностей и скитаний, так что иногда негде и голову преклонить. Прежняя жизнь закончилась и Господь к ней больше не возвращается.

Иисус был первенец, но мы не видим, чтобы у Него была какая-то собственность, хотя отец к началу Его служения уже умер. Упоминается только Мать Иисуса. Иисус с учениками жил, благодаря пожертвованиям и служению женщин. Иногда у них не было пищи, кроме одного хлеба. Таким образом, Иисус отверг уют и удобства жизни. И, наконец, Иисус отверг и Свою жизнь. **Иисус же, подозвав их, сказал: вы знаете, что князья народов господствуют над ними, и вельможи властвуют ими; но между вами да не будет так: а кто хочет между вами быть большим, да будет вам слугою; и кто хочет между вами быть первым, да будет вам рабом; так как Сын Человеческий не [для того] пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих. (Матф.20:25-28)**

А что значит взять свой крест и следовать за Христом?

Иисус взял Свой крест буквально. Но что это значит для нас? У Римлян преступник имел право защищаться. Даже Пилат пытался защищать Христа. Но когда преступнику давали в руки крест, у него оставался только один путь – путь к смерти. Этот путь и прошёл наш Господь Иисус. Преступнику давали нести перекладину креста, а основное бревно нёс кто-то другой. Вот почему захватили Симона Киринеянина.

Явился Божий Сын с небес

Младенцем средь ночной тиши..

Послал Его Благой Отец

Открыть путь в Небо для души.

Пришел спасти греховный люд,

Как Агнец пострадал невинно.

Иисус - наш самый верный Друг,

Его любовь чиста и мирна.

Испил Он чашу до конца…

«Спасенье совершилось!» -

Произнесли Его уста

И казнь победой озарилась!

Навеки верный с Ним союз!

На Крест взойти не отказался,

За нас с тобой страдал Иисус,

Венец терпеньем созидался.

Сквозь тьму всегда Он проведет,

Даст силу, мудрость, утешенье,

Слезу с печальных глаз отрет,

Очистит сердце от сомнений.

Сошел на землю Он с небес,

Крестом Голгофы смерть попрал.

За нас Он умер, но воскрес,

 И неба вечность даровал!

 Светлана Зайцева

Значит и нам нужно идти в смерть для греха, для своего «Я», для всего ненужного в нашей жизни, чтобы жизнь Иисусова открылась в нашем смертном теле. Но это будет, если мы действительно хотим жить для Иисуса. Только тогда мы будем способны к самоотвержению.

**Иисус ревнитель**

**И вошел Иисус в храм Божий и выгнал всех продающих и покупающих в храме, и опрокинул столы меновщиков и скамьи продающих голубей, и говорил им: написано, - дом Мой домом молитвы наречется; а вы сделали его вертепом разбойников. (Матф.21:12,13)**

Ревность бывает разная. Бывает мучительное подозрение из-за сомнения в супружеской верности, дружбе, заключённом союзе. В этом смысле ревновать могут даже животные. Ревностью называется также старание, усердие в исполнении какого-то дела или поручения. В данном случае Иисус ревнует о нарушении чистоты и благоговения в храме Божием и ревнует до того, что даже применяет физическую силу. Сам Бог неоднократно называет Себя ревнителем. **И изрек Бог все слова сии, говоря: Я Господь, Бог твой, Который вывел тебя из земли Египетской, из дома рабства; да не будет у тебя других богов пред лицем Моим.**

**Не делай себе кумира и никакого изображения того, что на небе вверху, и что на земле внизу, и что в воде ниже земли; не поклоняйся им и не служи им, ибо Я Господь, Бог твой, Бог ревнитель, наказывающий детей за вину отцов до третьего и четвертого [рода], ненавидящих Меня, и творящий милость до тысячи родов любящим Меня и соблюдающим заповеди Мои. (Исх.20:1-6)**

**Господь есть Бог ревнитель и мститель; мститель Господь и страшен в гневе: мстит Господь врагам Своим и не пощадит противников Своих. Господь долготерпелив и велик могуществом, и не оставляет без наказания; в вихре и в буре шествие Господа, облако - пыль от ног Его. (Наум.1:2,3)**

Мы видим, что Израиль часто отступал от Бога, был Ему неверным, что возбуждало ревность Божью и гнев. Бог часто сравнивал его с неверной женой и обвинял в блуде. Мы знаем и какие наказания потерпел Израиль за свою неверность. Но мы видим и то, как Бог ревнует о Своих делах и обетованиях.

 **Исаия 9**

Родился ибо нам Святой Младенец,

И Сын от Всемогущего дан нам.

Он мира и вселенной всей Владелец;

Внимайте все чудесным именам!

Советником Он, Чудным наречётся,

Его же Богом крепким назовут,

Он – вечности Отец, о нас печётся,

Князь мира Он, где люди все живут.

Он принесёт нам свет и мир великий,

Престол Давида правдой утвердит.

Господь же Саваоф, всего Владыка,

По ревности то дело совершит.

Мы видим, как проявилась ревность Иисуса. А проявляется ли она сейчас? Безусловно проявляется, и об этом говорят многие места из Нового Завета. Мы их прекрасно знаем, но не задумываемся о том, что пренебрегая ими, возбуждаем ревность Христа. Мы не можем совмещать небесное с земным, не можем служить двум господам, не можем одновременно любить мир и Господа Иисуса. А если мы в рядах нерадивых служителей или лжепророков, то что нас ожидает? Как Иисус любит нас, так любит и Дух Святой, живущий в нас. Но как любит? **Прелюбодеи и прелюбодейцы! не знаете ли, что дружба с миром есть вражда против Бога? Итак, кто хочет быть другом миру, тот становится врагом Богу. Или вы думаете, что напрасно говорит Писание: "до ревности любит дух, живущий в нас"? Но тем большую дает благодать; посему и сказано: Бог гордым противится, а смиренным дает благодать. (Иак.4:4-6)**

Второе пришествие Иисуса Христа совершится в ревности, которая требует удовлетворения. Не об этом ли сказано у пророка Наума? **Господь есть Бог ревнитель и мститель; мститель Господь и страшен в гневе: мстит Господь врагам Своим и не пощадит противников Своих. Господь долготерпелив и велик могуществом, и не оставляет без наказания; в вихре и в буре шествие Господа, облако - пыль от ног Его. (Наум.1:2,3)**

Если у нас должны быть те же чувствования, то и мы должны ревновать. Об этом есть обильные наставления в Священном Писании.

 **Из псалма 36**

Не ревнуй злодеям ты в их жизни беззаконной,

Не завидуй тем, кто во грехе и зле живёт.

Ведь они подобны будут той траве зелёной,

Злаку, что подкошен, и на землю упадёт.

Утешайся Господом твоим и Он исполнит

Все желания и мысли сердца твоего.

Господу предай ты путь, Он смыслом жизнь наполнит.

Верь и уповай - Господь же совершит его.

Справедливость выведет тогда твою, как полдень,

И, как свет, тогда покажет правду всем твою.

Человек лукавнующий Богу не угоден,

Хоть в пути он успевает - не ревнуй ему.

Покорись же Господу и на Него надейся,

Ярость ты оставь и быть во гневе перестань.

Не ревнуй же до того, чтоб сотворить злодейства.

 Злые люди истребятся - ты от них отстань!

После возвращения из Вавилонского плена народу пришлось восстанавливать Иерусалим и чинить стены его. Кто-то чинил по принуждению, кто-то по обязанности, но в этом деле особо отмечен один человек. **А подле него чинил Езер, сын Иисуса, начальник Мицфы, на втором участке, напротив всхода к оружейне на углу. За ним ревностно чинил Варух, сын Забвая, на втором участке, от угла до дверей дома Елияшива, великого священника. (Неем.3:19,20)**

Господь видит, как мы исполняем служение или поручение и ценит нашу ревность, то есть, усердие, старательность. Мы же должны ревновать о том, чтобы быть угодными нашему Господу не только служением, но и всей своей жизнью. Мы должны ревновать о постоянном чтении и изучении Священного Писания.

 **Притчи 19:24**

 ***Ленивый опускает руку свою в чашу, и не***

 ***хочет донести ее до рта своего.***

Таких ленивцев в жизни не бывает,

Которые, когда стоит еда,

В тарелку с нею ложку опускают,

Но не хотят нести её до рта.

Ленивый много людям докучает,

Ленивого узнаешь ты везде,

Он постоянно леность проявляет

И где угодно, только не в еде.

Но есть у нас богатств духовных чаша,

Которая нам Господом дана.

Вкушать же их мешает леность наша

И часто проявляется она.

Мы Библию лениво открываем

И нехотя читаем кое-как,

Но меры мы себе не представляем

Богатства, что находится в руках.

И чтение то сон на нас наводит,

И книга жизни падает из рук,

До внутренности нашей не доходит.

 Так не ленив ли в этом ты, мой друг?

**Итак мы всегда благодушествуем; и как знаем, что, водворяясь в теле, мы устранены от Господа, - ибо мы ходим верою, а не видением, - то мы благодушествуем и желаем лучше выйти из тела и водвориться у Господа. И потому ревностно стараемся, водворяясь ли, выходя ли, быть Ему угодными; ибо всем нам должно явиться пред судилище Христово, чтобы каждому получить [соответственно тому], что он делал, живя в теле, доброе или худое. (2Кор. 5:6-10)**

Мы должны ревновать о нашей церкви, о дарах духовных, о служениях, совершаемых в ней. Апостол Павел с двенадцатой главы Послания к Римлянам и далее, приводит обильный перечень заповедей и наставлений. А зачем он это делает? Неужели Римляне их не знают или не исполняют? Он делает это для того, чтобы возбудить в них ревность, а недостаток ревности сравнивает со сном. **Так [поступайте], зная время, что наступил уже час пробудиться нам от сна. Ибо ныне ближе к нам спасение, нежели когда мы уверовали. Ночь прошла, а день приблизился: итак отвергнем дела тьмы и облечемся в оружия света. Как днем, будем вести себя благочинно, не [предаваясь] ни пированиям и пьянству, ни сладострастию и распутству, ни ссорам и зависти; но облекитесь в Господа нашего Иисуса Христа, и попечения о плоти не превращайте в похоти. (Рим.13:11-14)**

А что говорит Господь Иисус Ангелу Ефесской церкви? **Ангелу Ефесской церкви напиши: так говорит Держащий семь звезд в деснице Своей, Ходящий посреди семи золотых светильников: знаю дела твои, и труд твой, и терпение твое, и то, что ты не можешь сносить развратных, и испытал тех, которые называют себя апостолами, а они не таковы, и нашел, что они лжецы; ты много переносил и имеешь терпение, и для имени Моего трудился и не изнемогал. Но имею против тебя то, что ты оставил первую любовь твою. Итак вспомни, откуда ты ниспал, и покайся, и твори прежние дела; а если не так, скоро приду к тебе, и сдвину светильник твой с места его, если не покаешься. (Откр.2:1-5)**

Можно истолковать этот текст и так. Церковь всё делает правильно, но без ревности. Да мы бы ею только восхищались и ничего бы не заметили. Но видите, как чувствителен наш Господь? А последние слова приведённого текста говорят о том, к чему может привести недостаток ревности.

**Послушный Отцу во всём**

**Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной. (Фил.2:6-8)**

В современном мире люди разделяются на две группы. Одни более или менее, но лояльны к своим правителям, другие же находятся в оппозиции, всё критикуют и, как правило, ничего дельного не предлагают. Мир же считает это нормальным и демократичным. Но в конечном счёте это приведёт ко всеобщему хаосу, признаки которого мы наблюдаем уже сейчас, потому что люди всё больше склоняются к непослушанию и неповиновению. Оппозиция возникла ещё на небе до сотворения нашего мира, когда сатана не захотел слушаться Бога. Но Бог к этой оппозиции относится однозначно негативно и обещает её со временем уничтожить. А на новой земле будут жить только послушные Богу. Но почему нужно слушаться Бога? А почему мой ребёнок должен слушаться меня? Я большой, а он ещё маленький, многого не понимает. А кто больше и умнее, я или Бог? Вот первая причина, по которой мы должны слушаться Бога.

Если мы создаём какое-то изделие, оно должно быть послушно нам, управляемо нами. Создавая искусственный интеллект, люди обязательно предусматривают эту функцию. Многие вещи являются нашей личной собственностью, и мы распоряжаемся ими по своему усмотрению. Купил я себе планшет, а он бывает непослушным. Ну так и хочется хряпнуть его об пол. Бог же является не только Создателем всего, но и нашим Создателем, а мы являемся Его собственностью, как и всё творение. Не говорите, что родители дали вам жизнь. **И возвратится прах в землю, чем он и был; а дух возвратился к Богу, Который дал его. (Еккл.12:7)**

Видите, какую тайну открывает здесь Соломон? Родители дают нам плоть, которая со временем умрёт, а наш дух и душа бессмертны. Но кто дал нам дух? Вот вторая причина, по которой мы должны быть послушны Богу.

Бог управляет всей вселенной, а также и жизнью на земле. Но если мы не даём собой управлять, то грешим перед Ним и сами делаем себя непослушными. Но что говорит об этом Бог? **Горе непокорным сынам, говорит Господь, которые делают совещания, но без Меня, и заключают союзы, но не по духу Моему, чтобы прилагать грех ко греху: не вопросив уст Моих, идут в Египет, чтобы подкрепить себя силою фараона и укрыться под тенью Египта. (Ис.30:1,2)**

**И отвечал Самуил: неужели всесожжения и жертвы столько же приятны Господу, как послушание гласу Господа? Послушание лучше жертвы и повиновение лучше тука овнов; ибо непокорность есть [такой же] грех, что волшебство, и противление [то же, что] идолопоклонство; за то, что ты отверг слово Господа, и Он отверг тебя, чтобы ты не был царем. (1Цар.15:22,23)**

Итак, непослушание есть такой же тяжкий грех как волшебство или идолопоклонство. Вот третья причина, по которой мы должны слушаться Господа. Не вечно люди будут в непослушании. **Посему так говорит о доме Иакова Господь, Который искупил Авраама: тогда Иаков не будет в стыде, и лице его более не побледнеет. Ибо когда увидит у себя детей своих, дело рук Моих, то они свято будут чтить имя Мое и свято чтить Святого Иаковлева, и благоговеть пред Богом Израилевым. Тогда блуждающие духом познают мудрость, и непокорные научатся послушанию. (Ис.29:22-24)**

Бог безошибочен в Своих планах и действиях. И если мы Его слушаемся, то также не будем ошибаться. Но мы ведь часто ошибаемся! Потому и ошибаемся, что слушаем «дружаню», который хочет нас погубить. А мы должны верой принять, что Бог никогда не ошибается. Вот четвёртая причина, по которой мы должны быть послушны Богу.

Иисус же от начала послушен Отцу во всём. Природа Его Божественная, а значит и безгрешная. Таким образом, послушание Отцу является образом Его жизни и мыслей, частью Его сущности. Иисус просто не может быть непослушным Богу. Послушание требует и определённых волевых усилий, поэтому Иисус смирил Себя, доказал Своё послушание крестными страданиями. **Он, во дни плоти Своей, с сильным воплем и со слезами принес молитвы и моления Могущему спасти Его от смерти; и услышан был за [Свое] благоговение; хотя Он и Сын, однако страданиями навык послушанию, и, совершившись, сделался для всех послушных Ему виновником спасения вечного, быв наречен от Бога Первосвященником по чину Мелхиседека. (Евр.5:7-10)**

 **Притчи 16: 3**

 ***Предай Господу дела твои,***

 ***и предприятия твои совершатся.***

 Как часто, эти строки мы читая,

 Не слушаемся Господа притом.

 Своею силой мы дела свершаем,

 Плодам же удивляемся потом.

 Но Иисус, Свои дела свершая,

 Сверял их с волей вечного Творца.

 В саду, кровавым потом истекая,

 Себя отдал Он Богу до конца.

 Сказал Отцу в последнее мгновенье:

 «В Твои Я руки дух Мой предаю!»

 И совершилось чудо воскресенья,

 И в славу Иисус вошёл Свою!

А теперь посмотрим, для кого Иисус сделался виновником спасения вечного и сделаем соответствующие выводы. Если мы непослушные, то мы и не верующие, ибо вера без послушания ничто. Если мы не смиренные, то мы также непослушные, ибо послушание требует смирения. А если мы дети Божии, то должны стремиться к добровольному послушанию Христу во всём.

**Иисус благоговеющий**

**Он, во дни плоти Своей, с сильным воплем и со слезами принес молитвы и моления Могущему спасти Его от смерти; и услышан был за [Свое] благоговение; хотя Он и Сын, однако страданиями навык послушанию, и, совершившись, сделался для всех послушных Ему виновником спасения вечного, быв наречен от Бога Первосвященником по чину Мелхиседека. (Евр.5:7-10)**

Что такое благоговение? Это наивысшее почтение. А что такое почтение? Это превозношение кого-то выше себя, уважение к нему. Мы уже говорили о том, что Иисус прославлял Отца, превозносил Его и ставил выше Себя, не почитая хищением быть равным Богу. Христос пребывает в благоговении даже в один из самых трудных моментов Его жизни. Что такое сильный вопль? Это громкий, надрывный крик. Но я думаю, что этот вопль был внутренний, иначе спящие ученики пробудились бы, а другие прибежали бы на это место. Но Иисус был там один. Это не был крик истерики или вопль ропота, но отчаянная мольба о спасении грешного человечества, о чём мы уже говорили. Моисей, умоляя Бога о помиловании согрешившего народа, как бы доказывает Ему, почему народ нельзя истребить. **И сказал Господь Моисею: Я вижу народ сей, и вот, народ он - жестоковыйный; итак оставь Меня, да воспламенится гнев Мой на них, и истреблю их, и произведу многочисленный народ от тебя. Но Моисей стал умолять Господа, Бога Своего, и сказал: да не воспламеняется, Господи, гнев Твой на народ Твой, который Ты вывел из земли Египетской силою великою и рукою крепкою, чтобы Египтяне не говорили: на погибель Он вывел их, чтобы убить их в горах и истребить их с лица земли; отврати пламенный гнев Твой и отмени погубление народа Твоего; вспомни Авраама, Исаака и Израиля, рабов Твоих, которым клялся Ты Собою, говоря: умножая умножу семя ваше, как звезды небесные, и всю землю сию, о которой Я сказал, дам семени вашему, и будут владеть вечно. И отменил Господь зло, о котором сказал, что наведет его на народ Свой. (Исх.32:9-14)**

А Иисус говорит? «Не Моя воля, но Твоя пусть будет!» Вот это благоговение! Если Иисус в таких обстоятельствах благоговел перед Богом, то благоговеем ли мы перед Ним в спокойной обстановке, на собрании? Можно ли назвать благоговением то, что во время проповеди или молитвы можно сходить попить кофейку? Если музыка и пение на собрании ничем не отличается от мирской, то можно ли назвать это благоговением? Если мы приходим в церковь в вызывающей, легкомысленной, соблазняющей одежде, можно ли назвать это благоговением? Если в задних рядах постоянный гул, а молодёжь «сидит» в мобильных телефонах, это благоговение? И не надо говорить, что Бог у меня в душе. В моей душе я, я и только я, угождающий и потакающий своим похотям и прихотям. **И сказал Господь: так как этот народ приближается ко Мне устами своими, и языком своим чтит Меня, сердце же его далеко отстоит от Меня, и благоговение их предо Мною есть изучение заповедей человеческих; то вот, Я еще необычайно поступлю с этим народом, чудно и дивно, так что мудрость мудрецов его погибнет, и разума у разумных его не станет. (Ис.29:13,14)**

Благоговение перед Богом должно отражаться во всей нашей жизни. Если мы к этому стремимся, то и свидетельство наше о Господе будет в силе. **Господа Бога святите в сердцах ваших; [будьте] всегда готовы всякому, требующему у вас отчета в вашем уповании, дать ответ с кротостью и благоговением. (1Пет.3:15)**

Если мы имеем страх Божий, то у нас будет и благоговение. **Итак мы, приемля царство непоколебимое, будем хранить благодать, которою будем служить благоугодно Богу, с благоговением и страхом, потому что Бог наш есть огнь поядающий. (Евр.12:28,29)**

**Страх Господень**

(цикл миниатюр по книге Притчей Соломона)

***Притчи 1:7***

В страхе Господнем имеет начало

Всякая мудрость, сходящая свыше.

Только глупец её не разумеет

И потому отвергает, не слышит.

***Притчи 2:1-5***

Если ж быть мудрым желанье имеешь

Сердце наклонишь своё к размышленью,

То страх Господень ты уразумеешь

И о Святом обретёшь откровенье.

***Притчи 8:13***

Страх перед Богом – есть зло ненавидеть,

Гордость, коварство отвергнуть всецело.

Пусть прочь из сердца недоброе выйдет,

Чтоб песню радости сердце запело.

***Притчи 9:10***

Мудрости в страхе Господнем начало,

В Богопознании – разума тайна.

Сколько бы сложностей здесь ни бывало,

Бог направлять нас готов неустанно.

***Притчи 10:27***

В страхе пред Господом – дней прибавленье,

А нечестивых лета сократятся.

Если пред Господом ходим в смиренье,

Будут лета наши здесь умножаться.

***Притчи 14:26***

В страхе Господнем для нас есть надежда,

Твёрдость её со скалой лишь сравнится.

Если к Творцу прибегаем прилежно,

Мудрость Он даст от беды уклониться.

***Притчи 14:27***

Страх перед Господом – жизни источник,

Он от сетей смертных нас удаляет.

Если за Господом следуем точно –

Он только к жизни пути направляет.

***Притчи 15:16***

Лучше немногое в страхе Господнем,

Чем жить в тревоге с богатством несметным.

Страх перед Господом беды отводит

И наделяет покоем отменным.

***Притчи 15:33***

Страх перед Богом – наш мудрый Учитель,

Он нас на стези смирения водит.

Вечную, славную неба обитель

Всякий смиренный для сердца находит.

***Притчи 20:23***

К жизни приводит нас страх перед Богом.

Кто обладает им – будет доволен.

Зло не постигнет того на дороге,

Коль направляется Господа волей.

 Марина Шрейнер

**Внимательный к малому**

**Один из учеников Его, Андрей, брат Симона Петра, говорит Ему: здесь есть у одного мальчика пять хлебов ячменных и две рыбки; но что это для такого множества? Иисус сказал: велите им возлечь. Было же на том месте много травы. Итак возлегло людей числом около пяти тысяч. Иисус, взяв хлебы и воздав благодарение, роздал ученикам, а ученики возлежавшим, также и рыбы, сколько кто хотел. (Иоан.6:8-11)**

Если мы думаем, что у мальчика было пять больших буханок хлеба, таких, как сейчас, то мы ошибаемся. Хлебцы тогда были как лепёшки, не больше ладони и тонкие. Говорится также не о рыбах, а о рыбках. Взрослый человек свободно держал бы весь этот дар в одной руке. Потому реакция Андрея понятна. Но Иисус не пренебрёг этим даром, но сотворил великое чудо умножения хлебов и рыб. Если вы служите Христу хотя бы чем-то малым – не смущайтесь. В своё время Он превратит это в великое, а вы не потеряете награды своей.

 **От Луки 21**

Увидев, как в сокровищницу клали

Богатые дары свои на храм,

И как обильно деньги полагали,

Увидев и вдову, что бывши там,

Всего две лепты в ящик положила,

Иисус сказал: «Та бедная вдова

Дар наибольший Богу предложила,

Последнее, что было, отдала.

Богатые ведь от избытка клали,

Вдова же та от скудости её

Вложила без унынья и печали

На день всё пропитание своё».

Поведение вдовы удивительно. Она видит, как к сокровищнице подходят богатые и щедро сыплют деньги. Что по сравнению с этим её две лепты? Но она их отдаёт в дар Богу от чистого сердца, хотя сама и остаётся голодной в этот день. Но Иисус заметил этот дар и оценил его по достоинству. Если вы можете помочь кому-то хотя бы малым, пожертвовать хотя бы и малым, Господь оценит и вашу помощь, и вашу жертву.

 **От Иоанна 19**

Тогда же замышляли Иудеи

Иисуса, как злодея, погребать.

Пришёл Иосиф из Аримафеи

И попросил Пилата Тело снять.

Пилат же удивился, что почил Он,

И сотника послал о том узнать.

Когда же убедился, разрешил он

Иосифу Иисуса погребать.

Иосиф был известный член совета,

Распятия Христа не одобрял

И не имел он части в деле этом.

Он Царствия Господня ожидал

И был учеником Его, но тайным,

Боясь же Иудеев, но сейчас

Он показал, что верил не случайно,

И сделал всё, что мог он в этот час.

А также Никодим, что прежде ночью

Когда-то к Иисусу приходил,

Хоть Иудеев он страшился очень,

Но веру он делами подтвердил.

Принёс состав из смирны и алоя,

Иосиф также плащаницу взял,

Обвивши ею Тело дорогое,

И благовонной смесью напитал.

Иосиф же имел свою гробницу

В скале в саду, что очень близко был.

Иисуса в пеленах и в плащанице

В своём он новом гробе положил.

И, приваливши камень, удалился.

А жёны, что стояли у креста,

Увидели, где гроб тот находился,

Где погребли умершего Христа.

Тайные ученики Иисуса, Иосиф и Никодим, не благовествовали Евангелие, не творили чудес, не исцеляли больных, но в нужный момент сделали то, что надлежало, совершив подвиг веры и не убоявшись Иудеев. А стоит ли сейчас быть тайным учеником Иисуса? Есть страны, в которых и сейчас преследуют христиан. А там, где не преследуют? Но Иисус воспринимает такое тайное ученичество однозначно. **Ибо кто постыдится Меня и Моих слов в роде сем прелюбодейном и грешном, того постыдится и Сын Человеческий, когда приидет в славе Отца Своего со святыми Ангелами. (Мар.8:38)**

Поэтому не будем ничего в нашей жизни считать мелочью, но будем стараться служить Господу и друг другу чем только можем. При этом мы должны помнить, что мы свет мира.

**Не ценил земные ценности**

**И когда выходил Он из храма, говорит Ему один из учеников его: Учитель! посмотри, какие камни и какие здания! Иисус сказал ему в ответ: видишь сии великие здания? все это будет разрушено, так что не останется здесь камня на камне. (Мар.13:1,2)**

Царь Ирод, который обезглавил Иоанна Крестителя, был человеком религиозным. В дни служения Иисуса он произвёл в храме большие ремонтные работы и украсил его камнями и вкладами. Возможно это был мрамор или гранит, или другие полированные камни. Ученики видят это впервые и восхищаются, а Иисус этого не ценит. Второй храм исполнил своё главное назначение. В него вошёл Господь. **Слава сего последнего храма будет больше, нежели прежнего, говорит Господь Саваоф; и на месте сем Я дам мир, говорит Господь Саваоф. (Агг.2:9)**

Поскольку Иудеи отвергли спасение, но продолжали творить беззакония, второй храм потерял свою духовную ценность и был разрушен. Так и сейчас. Самые прекрасные культовые здания не имеют для Бога никакого значения, если поклонение Ему в них совершается не по Писанию.

**Никакой слуга не может служить двум господам, ибо или одного будет ненавидеть, а другого любить, или одному станет усердствовать, а о другом нерадеть. Не можете служить Богу и маммоне. Слышали все это и фарисеи, которые были сребролюбивы, и они смеялись над Ним. Он сказал им: вы выказываете себя праведниками пред людьми, но Бог знает сердца ваши, ибо что высоко у людей, то мерзость пред Богом. (Лук.16: 13-15)**

Показная религиозность и праведность, наличие богатства и высокого положения в обществе высоко ценится у людей. Но если люди превозносят земное и пренебрегают Божьим, это является мерзостью. Вот почему Иисус говорит нам: **Не собирайте себе сокровищ на земле, где моль и ржа истребляют и где воры подкапывают и крадут, но собирайте себе сокровища на небе, где ни моль, ни ржа не истребляют и где воры не подкапывают и не крадут, ибо где сокровище ваше, там будет и сердце ваше. (Матф.6:19-21)**

Притчи 10: 22

 *Благословение Господне – оно обогащает*

 *и печали с собой не приносит.*

 Богатство не в избытке серебра

 И не в наличии большого дома.

 Вот есть оно – и нет его с утра,

 Горит в горниле мира, как солома.

 Оно пленяет души и умы,

 Мы более хотим им насыщаться,

 Но вот, не знаем, что теряем мы,

 И чем полезно нам обогащаться.

 Благословенье Господа – оно

 Обогащает силой новой жизни,

 И нам в Иисусе счастье то дано,

 Наследниками быть в Святой Отчизне.

 Иисус дары духовные нам дал,

 Чтоб ими мы других обогащали,

 И вечное блаженство обещал!

Где место здесь унынью и печали?

Если мы имеем истинную Евангельскую веру, то должны знать, что это за сокровища небесные, которые мы должны собирать, а также отдавать им предпочтение перед земными сокровищами. В этом нам поможет полное упование на Господа. **Имейте нрав несребролюбивый, довольствуясь тем, что есть. Ибо Сам сказал: не оставлю тебя и не покину тебя, так что мы смело говорим: Господь мне помощник, и не убоюсь: что сделает мне человек? (Евр.13:5,6)**

**Принципиальный**

Что такое принцип? Это основа, которую нельзя нарушить, положение, которое нельзя изменить. Паровой двигатель работает на воде, а двигатель внутреннего сгорания на бензине. Нельзя в паровой двигатель залить бензин, а в ДВС воду. У них разные принципы работы. У Бога также есть незыблемые принципы, которые не могут быть нарушены ни при каких обстоятельствах. Люди их нарушают сплошь и рядом, но Бог действует согласно Своим принципам и никому не уступит. Вот принципиальная основа отношений Бога с человеком. **Я Господь, Бог твой, Который вывел тебя из земли Египетской, из дома рабства; да не будет у тебя других богов пред лицем Моим. (Исх.20:2,3)**

Сколько бы люди не оправдывали идолопоклонство, в Царство Божье они не войдут. Да и прийти к Богу люди могут только на основе определённого принципа, который провозгласил Сам Иисус. **А куда Я иду, вы знаете, и путь знаете. Фома сказал Ему: Господи! не знаем, куда идешь; и как можем знать путь? Иисус сказал ему: Я есмь путь и истина и жизнь; никто не приходит к Отцу, как только через Меня. (Иоан.14:4-6)**

Здесь нет никаких лазеек или компромиссов. В десятой главе этого же Евангелия пришедший неправильным путём сравнивается с вором, разбойником и наёмником. Апостол Пётр также подтверждает этот принцип.

 **Деяния 4**

Исполнившись тогда Святого Духа,

Апостол Пётр им начал отвечать:

«Начальники народа! Вы по слухам

Об этом чуде лишь могли узнать.

От нас сегодня требуют ответа,

Как немощный был нами исцелён.

Не мы, но Иисус из Назарета

Явил, что жив и исцелять силён.

Хоть вы Христа безвинного распяли,

Он Богом был из мёртвых воскрешён.

Мы имя Иисуса призывали,

Сим именем хромой был исцелён.

Он есть тот камень во главе строенья,

Который вы с презреньем отмели.

И нет теперь ни в ком другом спасенья,

И в Нём теперь надежда всей земли.

И нет другого имени под небом,

Которым надлежало б нам спастись».

Увидев то, что Пётр в смущенье не был,

Не ведая, как с этим обойтись,

И удивляясь смелости ответа,

Заметили, что он некнижный был.

Узнали, что с Христом из Назарета

Апостол был и вместе с Ним ходил.

Иисус имеет власть прощать грехи. Но в этом вопросе у Него тоже есть принцип, такой же как и у Бога. **Ибо если вы будете прощать людям согрешения их, то простит и вам Отец ваш Небесный, а если не будете прощать людям согрешения их, то и Отец ваш не простит вам согрешений ваших. (Матф.6:14,15)**

Можно стараться делать добрые дела, проявлять ревность в служении, быть благотворительным, но всё это не зачтётся нам, если мы не в состоянии прощать. Но почему? Потому что с того момента, как мы не простили, прощение наших грехов прекращается, а служение человека грешного, нечистого неугодно Богу. И если мы «пойдём на принцип» - не прощу ни за что, то в Царство Божье не войдём. Так что лучше подчиниться Божьему принципу и простить, а Иисус нам в этом всегда готов помочь.

**Итак всякого, кто исповедает Меня пред людьми, того исповедаю и Я пред Отцем Моим Небесным; а кто отречется от Меня пред людьми, отрекусь от того и Я пред Отцем Моим Небесным. (Матф.10:32,33)**

Вот ещё один принцип, который Иисус нарушить не может. Это подтверждает и Апостол Павел. **Верно слово: если мы с Ним умерли, то с Ним и оживем; если терпим, то с Ним и царствовать будем; если отречемся, и Он отречется от нас; если мы неверны, Он пребывает верен, ибо Себя отречься не может. (2Тим.2:11-13)**

Дорогие читатели! Милость Иисуса беспредельна, снисходительность Его велика, любовь Его вечна, но принципиальность незыблема. Да даст нам Бог духа различения, чтобы мы не восставали против принципов Божьих и не ожидали милости и снисходительности там, где её не будет.

**Верный обещаниям**

У Бога есть великие и драгоценные обетования, которым Он верен, которые непременно исполнит. Сам Иисус есть основная часть этих обетований. Но, будучи на земле, Иисус давал и личные обещания конкретным людям, в исполнении которых был и остаётся верным. **Он говорит им: а вы за кого почитаете Меня? Симон же Петр, отвечая, сказал: Ты - Христос, Сын Бога Живаго. Тогда Иисус сказал ему в ответ: блажен ты, Симон, сын Ионин, потому что не плоть и кровь открыли тебе это, но Отец Мой, Сущий на небесах; и Я говорю тебе: ты - Петр, и на сем камне Я создам Церковь Мою, и врата ада не одолеют ее; и дам тебе ключи Царства Небесного: и что свяжешь на земле, то будет связано на небесах, и что разрешишь на земле, то будет разрешено на небесах. (Матф.16:15-19)**

Здесь сочетается и личное обещание Петру, которое Иисус исполнил в точности, и обетования для Церкви.

 **От Иоанна 21**

Я истину скажу тебе сегодня:

Когда ты молод был, куда хотел,

Ходил и одевался ты свободно,

И пояс ты носил, и был ты смел.

Но в старости другой тебя оденет

И пояс на тебе завяжет твой,

Куда не хочешь, поведёт в то время.

А Я же говорю: иди за Мной!».

Какою смертью Пётр прославит Бога,

Иисус им разумение открыл.

Другой же ученик тут шёл дорогой,

И Пётр о нём Иисуса вопросил.

То был, который у груди Иисуса

На ужине пасхальном возлежал.

«Он будет жить, пока опять явлюсь Я.

Тебе что до того?» Иисус сказал.

И пронеслось средь братьев это слово,

Что ученик сей вовсе не умрёт.

Но Иисус не говорил такого,

Но «Будет жив, пока Иисус придёт».

Здесь мы видим личное обещание Иоанну, который прожил до старости. Затем Иисус пришёл к нему и возвестил книгу Откровение.

 **Деяния 22**

Когда в Иерусалим я возвратился,

Пришёл я в храм и в исступленье там

Я вопрошал и Господу молился,

И Он явился мне в виденье Сам.

Он мне сказал: «Не будь в Иерусалиме,

Но из него ты выйти поспеши.

Здесь твоего свидетельства не примут».

А я сказал Ему тогда в тиши:

«О, Господи! Ведь им давно известно,

Что верных я в темницу заключал

И бил их в синагогах повсеместно,

За волосы тащил и истязал.

Когда же кровь Стефана проливали,

То был я среди них и там стоял,

Стерёг одежды, чтобы не украли,

Стефана убиенье одобрял».

Но Он сказал мне: «Я повелеваю

Тебе теперь к язычникам идти».

Его, доселе не перебивая,

Все слушали. Но, как слова сии

Сказал он перед ними, закричали:

«Убей его! Ему не должно жить!»

Бросали камни, в воздух пыль метали

 И Павла покушались погубить.

И здесь мы видим, как Господь в точности исполнил Своё обещание Апостолу Павлу. Многие верующие получали откровения от Господа и обещания, которые Он неукоснительно исполнял. Многие из них относились к миссионерскому служению. Как мы видим на примерах из Писания, исполнения обещаний приходится ждать, а часто и долго ждать. Господь знает время, когда они исполнятся, и когда мы будем готовы.

Бывают и ложные обещания. Если человек легкомысленно относится к своему христианству, Библию не читает, Господу не служит, то он получит обещание от сатаны. Самое страшное в том, что он этому поверит и будет ожидать. «Ну, когда же я стану пресвитером?» Но обещания дьявола всегда связаны с обольщением и возбуждением гордости. «Вы будете как боги, знающие добро и зло».

**Утешающий**

**Если любите Меня, соблюдите Мои заповеди. И Я умолю Отца, и даст вам другого Утешителя, да пребудет с вами вовек, Духа истины, Которого мир не может принять, потому что не видит Его и не знает Его; а вы знаете Его, ибо Он с вами пребывает и в вас будет. Не оставлю вас сиротами; приду к вам. (Иоан.14:15-18)**

Говоря эти слова, Иисус утешает учеников, называя Себя Утешителем. До сего времени Он был Утешителем, а потом Отец даст другого Утешителя. О том, как Иисус будет утешать, иносказательно пророчествует Исаия. **Вот, Отрок Мой, Которого Я держу за руку, избранный Мой, к которому благоволит душа Моя. Положу дух Мой на Него, и возвестит народам суд; не возопиет и не возвысит голоса Своего, и не даст услышать его на улицах; трости надломленной не переломит, и льна курящегося не угасит; будет производить суд по истине; не ослабеет и не изнеможет, доколе на земле не утвердит суда, и на закон Его будут уповать острова. (Ис.42:1-4)**

Иисус не будет устраивать митингов и демонстраций, ибо такие люди не могут утешать, но будет внимательным к слабым, надломленным, вера которых едва теплится. Нам понятно, что получавшие умерших своих воскресшими, утешались, а также и многие исцелённые больные. Да и само слово утешить означает успокоить в страданиях. **Когда я говорил: "колеблется нога моя", - милость Твоя, Господи, поддерживала меня. При умножении скорбей моих в сердце моем, утешения Твои услаждают душу мою. (Пс.93:18,19)**

Не скупись, но сердце отдавай

Тем, кто рядом, кто нуждой томится.

Для себя себя не сберегай,

Но стремись любовью поделиться.

Не скупись, улыбку подари,

И глаза другого заискрятся.

Взглядом тёплым просто посмотри,

Чтобы мог другой отогреваться.

Сей вокруг крупицы доброты,

Поддержи, коль кто-то утомился.

О Христе ему напомни ты,

Чтобы он душою ободрился.

Проявляй участие к другим,

Не стыдись прекрасных проявлений.

Вспомни, Иисус наш был таким,

Принимал Он всех без исключений.

Утешал скорбящую вдову,

Восполнял людей земные нужды,

Грешнице простил её вину…

Скольким людям Иисус был нужен!

Он Себя всецело отдавал

Для других. Он о Себе не думал.

Уставал, но свет Его сиял,

И к Нему всегда стремились люди.

Он Собой совсем не дорожил,

Ради нас пожертвовал Собою.

Не Ему служили. Он служил

И пример явил для нас с тобою.

Пусть же нам поможет Вечный Бог

Не беречь прекрасные порывы,

Чтобы каждый ближний с нами смог

Хоть немного сделаться счастливым.

Марина Шрейнер

Первая Церковь в страданиях и гонениях за Христа нуждалась в утешении и обильно его получала. **Благословен Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа, Отец милосердия и Бог всякого утешения, утешающий нас во всякой скорби нашей, чтобы и мы могли утешать находящихся во всякой скорби тем утешением, которым Бог утешает нас самих! Ибо по мере, как умножаются в нас страдания Христовы, умножается Христом и утешение наше. (2Кор.1:3-5)**

В странах, где гонят христиан, верующие и сейчас нуждаются в утешении. А если в нашей жизни всё спокойно и тихо, то мы в утешении не нуждаемся. Но это значит, что мы не страдаем за Христа. Мы не должны сами себе создавать трудности. **Итак, если вы со Христом умерли для стихий мира, то для чего вы, как живущие в мире, держитесь постановлений: "не прикасайся", "не вкушай", "не дотрагивайся" - что все истлевает от употребления, - по заповедям и учению человеческому? Это имеет только вид мудрости в самовольном служении, смиренномудрии и изнурении тела, в некотором небрежении о насыщении плоти. (Кол.2:20-23)**

Но если мы возревнуем о правильном, библейском устройстве церкви, о пробуждении, то сразу возникнет противление и борьба, потому что дьявол не хочет, чтобы церковь была живая и действующая. Тогда будут и страдания и утешение от Господа. Получая утешение, мы сможем утешать и других.

**Мы, сильные, должны сносить немощи бессильных и не себе угождать. Каждый из нас должен угождать ближнему, во благо, к назиданию. Ибо и Христос не Себе угождал, но, как написано: злословия злословящих Тебя пали на Меня. А все, что писано было прежде, написано нам в наставление, чтобы мы терпением и утешением из Писаний сохраняли надежду. Бог же терпения и утешения да дарует вам быть в единомыслии между собою, по [учению] Христа Иисуса, дабы вы единодушно, едиными устами славили Бога и Отца Господа нашего Иисуса Христа. (Рим.15:1-6)**

**Иисус явил Отца**

 **От Иоанна 14**

«Ничто да не смущает сердце ваше,

Но веруйте и в Бога, и в Меня.

Обителей есть много в доме Нашем,

А если бы не так, тогда бы Я

Сказал вам: вот иду Я приготовить

Вам место. И когда туда приду,

И приготовлю место вам, то снова

Я возвращусь и вас к Себе возьму,

Чтоб вы со Мною вместе пребывали.

Вы знаете теперь, куда иду,

А также путь Мой вы теперь узнали».

Фома же начал возражать Ему:

«Куда идёшь Ты, Господи, не знаем,

И как же путь узнаем, нам скажи?»

Иисус ответил: «Я вам возвещаю,

Что Я есть путь и истина и жизнь.

Никто отныне к Богу не приходит,

Как только чрез Меня. Кто знал Меня,

Узнал тот и Отца, во свете ходит,

И вам в Отце Своём явился Я,

И видевший Меня, Отца увидел».

Филипп сказал: «О, Господи, сейчас

Нам покажи Отца, в каком Он виде,

И этого довольно будет с нас».

«Уж сколько времени, Филипп, Я с вами,

И до сих пор не знаешь ты Меня?

В Отце Я пребываю постоянно

И вам Его всегда являю Я,

А ты же говоришь: «Яви Отца нам».

Поверь, что Я в Отце, Отец во Мне.

Слова Отца Я ныне передал вам,

Дела Отца творю Я на земле.

Я говорю вам истину: отныне,

Кто верует в Меня, тот сотворит

Не только те дела, что видел в Сыне,

Но даже больше этих совершит.

И если у Отца чего попросит,

То сделаю во славу Я Отца.

В мольбе он имя Сына произносит

И в милости пребудет без конца.

Читая это место Священного Писания, задумывались ли мы о том, что Иисус приобщает нас к откровению великой силы? Евреи из книг Танаха – Ветхого Завета, знали Бога, как Бога закона, потому и старались соблюдать закон. Знают они и обетования Божьи, но не понимают их, потому что многие обетования связаны с Иисусом Христом. Они ожидают Мессию, но не Христа. Они чтут Бога, но не знают Его. А теперь Иисус открывает нам, что мы можем знать Бога лично, потому что Сам Сын открывает и показывает нам Отца.

Но рассказывать можно о том, что видел. Поскольку Иисус Бог, то Он был у Бога и видел Бога. Он и сейчас находится одесную Отца. **Это не то, чтобы кто видел Отца, кроме Того, Кто есть от Бога; Он видел Отца. (Иоан.6:46)**

Иисус видел также, что есть у Отца, о чём рассказывает и нам. **Я говорю то, что видел у Отца Моего; а вы делаете то, что видели у отца вашего. (Иоан.8:38)**

В первом тексте говорится, что Иисус видит и дела Отца и может совершать такие же дела.

**Овцы Мои слушаются голоса Моего, и Я знаю их; и они идут за Мною. И Я даю им жизнь вечную, и не погибнут вовек; и никто не похитит их из руки Моей. Отец Мой, Который дал Мне их, больше всех; и никто не может похитить их из руки Отца Моего. Я и Отец - одно. (Иоан.10:27-30)**

А здесь Иисус говорит могуществе Своём и Отца и о полном тождестве с Отцом. Иисус явил нам любовь, благость, милость, долготерпение Отца Своего Небесного. Читая эту книгу, вы должны понимать, что всё, описанное здесь о Христе, есть и у Бога. А для чего я это пишу? Если Иисус явил нам Отца, то теперь мы должны являть миру Иисуса. Но показывать можно лишь то, что у меня есть. А как я могу показать Иисуса, Которого не вижу, Которого не знаю? Но Бог успешно решает эту проблему и даёт мне возможность являть Иисуса миру.

**Мы же все открытым лицом, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа. (2Кор.3:18)**

Бог поставил перед Собой нелёгкую задачу: преобразить безобразного грешника в славный образ Своего Сына. Но эти преобразования начинаются в нас только тогда, когда мы примем Иисуса Христа верой, как своего Спасителя и Господа.

Притчи 13: 14

 *Учение мудрого – источник жизни,*

 *удаляющий от сетей смерти*.

 Что значит учение мудрого?

 И где же его мне найти?

 Искать у отшельника хмурого,

 Что скрылся от мира пути?

 Искать ли в научных открытиях,

 Что жизнь продлевают людей?

 Но разве земные события

 Избавят от смерти сетей?

 А где тот источник живительный,

 Что может и смерть победить?

 Вот это мне всё удивительно,

 И как это всё может быть?

 О, друг, эта жизнь скоротечная,

 Конечно, приходит к концу.

 Но есть во вселенной жизнь вечная,

 Присущая только Творцу.

 Её и грехов всех прощение

 Нам Бог во Христе даровал,

 Чтоб верой ты принял спасение

 И вечно с Христом ликовал.

 Веленье от Бога дано:

 Родиться вам свыше должно.

Тогда мы получаем новую жизнь, которая должна вытеснять из нас старое, а также и Духа Святого, Который руководит нами в этой жизни. Наше преобразование происходит через освящение. Мы исповедуем и оставляем наши грехи, а вместо них Господь насаждает в нас Свои добродетели, прямо противоположные этим грехам. Читая Библию, мы видим перед собой живого Иисуса Христа и стремимся подражать Ему во всём, иметь те же чувствования. Преображение будет продолжаться до тех пор, пока мы не войдём в Царство Божье.

**Первый человек - из земли, перстный; второй человек - Господь с неба. Каков перстный, таковы и перстные; и каков небесный, таковы и небесные. И как мы носили образ перстного, будем носить и образ небесного. (1Кор.15:47-49)**

Но есть и ещё одна очень интересная особенность нашего преображения. Иисус не только действует на нас извне, но и живёт в нас.

**Иисус, живущий в нас**

**Еще немного, и мир уже не увидит Меня; а вы увидите Меня, ибо Я живу, и вы будете жить. В тот день узнаете вы, что Я в Отце Моем, и вы во Мне, и Я в вас. Кто имеет заповеди Мои и соблюдает их, тот любит Меня; а кто любит Меня, тот возлюблен будет Отцем Моим; и Я возлюблю его и явлюсь ему Сам. (Иоан.14:19-21)**

Сперва мы рассмотрим вопрос, что значит быть во Христе? Сам Господь, чтобы объяснить нам это, сравнивает Себя с виноградной лозой. Лоза укоренена в земле и получает от неё необходимые вещества, благодаря которым она растёт сама и умножает ветви. Ветви держатся на лозе и питаются соком лозы. На ветвях появляются листья, которые выполняют свою очень важную функцию в жизни лозы. Таким образом создаётся единое целостное растение. Иисус указывает и цель этого растения – принести много пложа. Но основой всего является лоза.

 **От Иоанна 15**

Я есть Лоза, Отец Мой – Виноградарь.

И ветвь, не приносящую плода,

Он отсекает. Смотрит, где же надо

Почистить ветвь, которая всегда

Приносит плод, чтоб больше приносила.

Вот слово от Меня приняли вы.

То слово ваши души освятило,

И чрез него и вы теперь чисты.

Пребудьте же во Мне, Я в вас пребуду.

Как ветвь не может приносить плода

Сама собою, так и Я не буду

Отпавших от Меня хранить тогда.

А если на лозе кто пребывает,

То будет плод обильный от него,

Но без Меня – пусть каждый это знает –

Не можете вы делать ничего.

Кто на лозе, как ветвь, не пребывает,

Засохнет, ибо будет отсечён.

Такие ветви в кучи собирают

И после сожигают их огнём.

Но если же, во Мне пребыть желая,

Вы слово сохраняете Моё,

Просите, с дерзновением взывая,

И будет вам от Бога Моего.

Чего не пожелаете, просите,

Дадут вам не во сне, а наяву.

Вы Бога славьте, плод свой приносите;

 Я вас учениками назову.

Мы должны жить одной жизнью со Христом, иметь с Ним одни цели, одни желания, одни стремления. Апостол Павел сравнивает Церковь с телом Христовым, о чём мы уже говорили. Пребывая в Церкви, как активные и полезные члены, мы пребываем во Христе. Во Христе Бог уже видит нас святыми и совершенными. Теперь мы новое творение, угодное и приятное Богу, потому что жизнь Иисусова открылась в смертном теле нашем. **Итак, кто во Христе, [тот] новая тварь; древнее прошло, теперь все новое. Все же от Бога, Иисусом Христом примирившего нас с Собою и давшего нам служение примирения, потому что Бог во Христе примирил с Собою мир, не вменяя [людям] преступлений их, и дал нам слово примирения. (2Кор.5:17-19)**

А теперь рассмотрим, что значит Христос в нас. **Законом я умер для закона, чтобы жить для Бога. Я сораспялся Христу, и уже не я живу, но живет во мне Христос. А что ныне живу во плоти, то живу верою в Сына Божия, возлюбившего меня и предавшего Себя за меня. (Гал.2:19,20)**

Хочу обратить ваше внимание на то, что Христос живёт лично во мне. Это утверждает и Апостол Павел. От родителей мы приняли жизнь, которая потом развивается совершенно самостоятельно, и часто мы даже живём отдельно от родителей. От Бога же мы принимаем сверхъестественную жизнь и новую, Божественную природу. Но на каком принципе устроена эта жизнь? Она устроена на жизни Иисуса Христа во плоти. Таким образом Бог даёт нам жизнь Иисуса, а Христос вселяется в нас.

Но Иисус хочет и проявлять в нас Свою жизнь, Свои чувства, Свой характер, Своё могущество. И если мы это осознаём, то будем давать Иисусу простор в нашей духовной жизни, а люди увидят в нас славный образ Иисуса Христа. Книга же эта для того и написана, чтобы мы увидели, проявляется ли в нас жизнь Иисуса.

 **Притчи 27:**

 ***Сытая душа попирает и сот,***

 ***а голодной душе все горькое сладко.***

Когда у человека есть именье,

Нужды хоть в чём и близко не видать,

То он не хочет слушать весть спасенья,

Не знает, от чего его спасать.

Весть о любви его не услаждает,

Духовные дары не хочет взять,

Небесное богатство презирает,

Себя не может грешником признать.

Но кто в нужде, в болезни пребывает,

Кто ищет правды, доброго пути,

Тот имя Иисуса призывает,

Чтоб у Него спасение найти.

Но он сперва не сладкое вкушает,

А горечи он ощущает вкус.

«Погибший грешник я! – он восклицает, -

Из-за меня страдал Господь Иисус!

Я был врагом, не примирённым с Богом,

И жил, как все нечестия сыны,

И к аду я спешил греха дорогой,

И действовал по воле сатаны!»

Но как Иисус ту горечь услаждает?

Я был несчастный грешник, но прощён.

Меня Своим Он чадом называет

И заключил завет со мною Он.

Имею я теперь Святого Духа,

А не гордыни духа и вражды,

Писание моё ласкает ухо,

В искусстве, что от мира, нет нужды.

Да! Был я неуступчив, своеволен,

Теперь Иисуса кротость возлюбил,

Желаю я исполнить Божью волю,

А раньше по своей я воле жил.

К работе относился я с презреньем,

Ворчал, что мало платят за неё,

Теперь Иисусу занят я служеньем,

Хочу прославить Бога моего.

Бог наделил духовными дарами,

Являет мне величие Христа,

И ждёт меня не адской муки пламень,

Но Царствия Господня красота.

Теперь я всем врагам моим прощаю,

Молясь за них Отцу, а не кляня.

Как сладостна та весть, что возглашаю:

Христос страдал и умер за меня!

**Беспристрастный**

**Но мудрость, сходящая свыше, во-первых, чиста, потом мирна, скромна, послушлива, полна милосердия и добрых плодов, беспристрастна и нелицемерна. (Иак.3:17)**

Что такое пристрастие? Это сильная склонность к чему-то, например, к алкоголю. Второе значение этого слова – предвзятость, предубеждённость. Иисуса даже упрекали. **Ибо пришел Иоанн Креститель: ни хлеба не ест, ни вина не пьет; и говорите: в нем бес. Пришел Сын Человеческий: ест и пьет; и говорите: вот человек, который любит есть и пить вино, друг мытарям и грешникам. И оправдана премудрость всеми чадами ее. (Лук.7:33-35)**

Люди хотели оправдать свою греховность, а для этого искали, в чём бы обвинить Иисуса. Господь же, в основном, питался скромно и часто постился, о чём написано в книге Псалтирь, места из которой я уже приводил. Бог Самодостаточен и ни в чём не нуждается, поэтому Он не привязан ни у чему земному. **Бог, сотворивший мир и все, что в нем, Он, будучи Господом неба и земли, не в рукотворенных храмах живет и не требует служения рук человеческих, [как бы] имеющий в чем-либо нужду, Сам дая всему жизнь и дыхание и все. (Деян.17:24,25)**

Иисус, имея Божественную природу, желал вновь вернуться к Отцу. Поэтому Он не привязывался ни к чему земному, зная, что Его пребывание на земле временно. Главной Его целью было принести людям спасение, а не жить в своё удовольствие. Итак, Иисус был действительно беспристрастным к каким-либо вещам, удовольствиям или развлечениям. А мы?

Иисус не имеет предвзятости или предубеждённости к людям. Во-первых, Он Сам знает, что в человеке, больше самого человека. Во-вторых, Он хочет, чтобы все люди спаслись и достигли познания истины. Иисус Сам не затевал споры с фарисеями. После Его воскресения и им был открыт путь ко спасению. **По прибытии же в Иерусалим они были приняты церковью, Апостолами и пресвитерами, и возвестили все, что Бог сотворил с ними и как отверз дверь веры язычникам. Тогда восстали некоторые из фарисейской ереси уверовавшие и говорили, что должно обрезывать [язычников] и заповедывать соблюдать закон Моисеев. (Деян.15:4,5)**

Хотя они так называются, но ведь они приняли Иисуса Христа, а возможно, что некоторые из них оставили это заблуждение. Да и сам Павел был некогда фарисеем. Христос любил Своих учеников, но был и к ним беспристрастен. Об этом мы рассуждали в главе этой книги Иисус любил. Кто-то может показать мне место из Писания, где Иисус точно был пристрастным. Но давайте рассмотрим это место.

 **От Марка 7**

Потом Иисус оттуда удалился

В ту сторону, где Тир был и Сидон.

Но как Он от народа не таился,

Не мог скрываться. И услышал Он,

Что женщина кричит, идя за ними:

«Помилуй, Сын Давидов, помоги!

Вот дочь моя злым духом одержима,

Но из неё Ты беса изгони!»

Та женщина была из Хананеев,

Иисус же ничего не отвечал,

Но женщина кричала всё сильнее.

Тогда один из бывших с Ним, сказал:

«Иисус, ответь ей, чтоб не докучала,

Кричит за нами сильно, отпусти!»

Вошёл Он в дом, но женщина кричала

И продолжала вслед за Ним идти.

Иисус ответил: «Послан ведь к погибшим

Израилева дома овцам Я».

Но, женщина, колени преклонивши,

Его молила: «О, спаси меня!»

«Нехорошо взять хлеб, что нужен детям,

И бросить псам». – Иисус ей отвечал.

Но слышит Он смирение в ответе:

«Так, Господи! Но коль кусок упал

Под стол, тотчас же псы его съедают,

Едят они и крохи под столом»

«О, женщина! – Иисус ей отвечает –

Возрадуйся теперь, иди в свой дом.

За то, что ты сказала это слово,

За то, что вера велика была –

Вот изгнан бес и дочь твоя здорова».

 И в радости она домой пошла.

Иисус как бы презирает женщину, не обращая на неё внимания, потому что она не из дома Израилева. А как грубо Он ей отвечает! История должна закончиться тем, что женщина уходит ни с чем. Но как она заканчивается! Господь на примере этой женщины показывает нам, какая должна быть наша вера.

Мы также должны не быть пристрастными к вещам, богатствам этого мира, его удовольствиям и развлечениям. Всё это временное пройдёт, и в вечность мы ничего не сможем взять. А нам же самим нужно готовиться к жизни в вечности уже здесь на земле. Уже сейчас мы должны испытывать удовлетворение и насыщение от общения с Богом.

Предубеждённость и предвзятость не так то просто преодолеть. Мы склонны привязываться к одним людям, попадать под влияние их авторитета, защищать их интересы. А бывает, что они поступают вопреки Слову Божьему. Мы же становимся пристрастными. Так ученики в Коринфе и в Галатийских церквах попали под влияние лжеапостолов, лукавых делателей. Мы склонны унижать других людей, недооценивать их возможности, пренебрегать их мнением. Но вы знаете места Писания, которые это осуждают. Мудрость же, сходящая свыше, да научит нас быть беспристрастными.

**Бесстрашный**

**Псалом 26**

**Псалом Давида.**

Ты, Господь мой, жизни свет

И моё спасенье.

Если кто-то мне грозит - я не убоюсь.

Посылаешь мне совет,

Жизни укрепленье,

И с Тобою, Боже мой, я не устрашусь.

Если будут наступать

На меня злодеи

И противники мои, и враги мои,

Чтобы плоть мою пожрать,

Силу всю имея,

То преткнутся и падут на своём пути.

Если даже на меня

Полк весь ополчится,

Иль восстанет на меня грозная война,

Я надеюсь на Тебя,

Сердце не страшится,

Ибо помощь Ты моя, крепость Ты моя.

Сам Бог действительно бесстрашный. Он обитает в неприступном свете, так что никто не может до Него добраться. Он Всемогущий, так что Его не может никто победить или разрушить то, что Он созидает. Пусть человек будет могущественным, пусть построит себе неприступную крепость, но он всё равно умрёт. Бог же бессмертный. Иисус имеет природу Бога, но Он вступил в контакт с Ангелами и людьми. Ангелы служили Ему, бесы трепетали перед Ним, а люди помышляли Его убить. Но Иисус не боялся людей, зная, что до времени, определённого Отцом, они ничего не смогут с Ним сделать. Иисус не боялся стихии, но управлял ею. Но чего-то Он страшился.

 **Псалом 17**

Призову я Тебя, поклонившись Тебе,

И спасусь от коварных врагов.

Упованье моё - Ты ответишь мольбе

И от смертных избавишь оков.

Устрашает меня беззаконья поток,

Муки смерти объяли меня,

Облегли цепи ада и я изнемог,

В сети смерти запутался я.

В тесноте моей Господа я призывал

И воззвал я к Творцу моему.

Он услышал мой голос и воплю Он внял,

Из чертога рассеял Он тьму.

Господь пережил муки смертные, зная, что Он воскреснет. Смерть и ад тоже не смогут удержать Его ни сетями, ни цепями. Но что же устрашило Иисуса? Потоки беззакония! Как это понять? Святому и непорочному Иисусу страшно было принять на Себя потоки нашего беззакония и сделаться грешнее всех грешников, вместе взятых. На какое-то время любящий Отец станет для Него чужим. Но бесстрашие не в том, что у человека вообще нет страха, а в том, что человек преодолевает страх. Так и Иисус, будучи человеком, должен был преодолеть этот страх. Как безмерно мы должны быть Ему благодарны за то, что Он его преодолел, иначе мы не спаслись бы.

Пример бесстрашия являет нам Апостол Павел. Но и он признаётся, что ему приходилось преодолевать страх. **Ибо, когда пришли мы в Македонию, плоть наша не имела никакого покоя, но мы были стеснены отовсюду: отвне - нападения, внутри - страхи. (2Кор.7:5)**

И у нас могут быть разные страхи, но здесь мы испытываемся, на что мы ориентируемся; не земное или на небесное. **Ибо мы не хотим оставить вас, братия, в неведении о скорби нашей, бывшей с нами в Асии, потому что мы отягчены были чрезмерно и сверх силы, так что не надеялись остаться в живых. Но сами в себе имели приговор к смерти, для того, чтобы надеяться не на самих себя, но на Бога, воскрешающего мертвых, Который и избавил нас от столь [близкой] смерти, и избавляет, и на Которого надеемся, что и еще избавит, (2Кор.1:8-10)**

Сами от страхов мы избавиться не можем, но если пребываем в любви Божией, Он даёт нам силы побеждать страхи. **Кто отлучит нас от любви Божией: скорбь, или теснота, или гонение, или голод, или нагота, или опасность, или меч? как написано: за Тебя умерщвляют нас всякий день, считают нас за овец, [обреченных] на заклание. Но все сие преодолеваем силою Возлюбившего нас. (Рим.8:35-37)**

**И мы познали любовь, которую имеет к нам Бог, и уверовали в нее. Бог есть любовь, и пребывающий в любви пребывает в Боге, и Бог в нем. Любовь до того совершенства достигает в нас, что мы имеем дерзновение в день суда, потому что поступаем в мире сем, как Он. В любви нет страха, но совершенная любовь изгоняет страх, потому что в страхе есть мучение. Боящийся несовершен в любви. Будем любить Его, потому что Он прежде возлюбил нас. (1Иоан.4:16-19)**

**Мужественный**

 **Псалом 88**

Как-то Ты сказал святому Твоему в виденье:

«Я вознёс тебя и из народа Я избрал,

Мужественный помощь получил и утешенье,

Я обрёл Себе Давида и святым назвал.

Я помазал Моего раба святым елеем,

С ним рука Моя пребудет, укрепит его,

Враг его не превозможет и не одолеет,

Беззаконник убежит от страха Моего.

Сокрушу врагов и притеснитель посрамится,

Ненавидящих его Я в недро поражу.

Милостью и истиною будет он хвалиться,

Вознесу Я рог его и царство утвержу.

Я на реки положу тогда его десницу

И на все пределы моря руку положу.

Будет звать Меня: «Отец мой - и не постыдится -

Ты мой Бог, моё спасенье, твёрдо я хожу».

Милостью и истиной навек он облечётся,

Первенцем его поставлю, выше всех царей,

С ним завет Мой верен и вовеки не прервётся,

И престол его и семя до кончины дней.

Чем отличается мужественный от бесстрашного? Мужественный тоже должен преодолевать страх. Вот что Бог говорит Иисусу Навину. **Будь тверд и мужествен; ибо ты народу сему передашь во владение землю, которую Я клялся отцам их дать им; только будь тверд и очень мужествен, и тщательно храни и исполняй весь закон, который завещал тебе Моисей, раб Мой; не уклоняйся от него ни направо ни налево, дабы поступать благоразумно во всех предприятиях твоих.**

**Да не отходит сия книга закона от уст твоих; но поучайся в ней день и ночь, дабы в точности исполнять все, что в ней написано: тогда ты будешь успешен в путях твоих и будешь поступать благоразумно. Вот Я повелеваю тебе: будь тверд и мужествен, не страшись и не ужасайся; ибо с тобою Господь Бог твой везде, куда ни пойдешь. (Иис.Нав.1:6-9)**

Господь поручает Иисусу Навину великое дело – ввести сынов Израилевых в землю обетованную. Но чтобы взять на себя это дело, а также и ответственность за его исполнение, нужно великое мужество. Поэтому Бог говорит о мужестве три раза. Но Сыну Своему Бог дал поручение, намного превосходящее поручение Иисуса Навина. Представляете себе, какое мужество должен был проявить Иисус Христос?!

Какое мужество нужно, чтобы, оставив славу и могущество, войти в мир Младенцем, которого могут погубить, да и хотели. Иисус тридцать лет не проявлял Себя, пока не настало определённое Отцом время Его служения. Разве для этого не нужно мужество? Он мужественно отразил все искушения лукавого, а мы ещё не до крови сражались, подвизаясь против греха. Вы думаете, что не ответить злом на зло так просто? Для этого Тому, Кто одним словом уст Своих мог уничтожить всех врагов, требовалось большое мужество. А какое мужество требовалось Иисусу, чтобы пройти Свой путь от начала до конца, не уклоняясь ни налево, ни направо, и закончить его на Голгофе! **Господь Бог открыл Мне ухо, и Я не воспротивился, не отступил назад. Я предал хребет Мой биющим и ланиты Мои поражающим; лица Моего не закрывал от поруганий и оплевания. И Господь Бог помогает Мне: поэтому Я не стыжусь, поэтому Я держу лице Мое, как кремень, и знаю, что не останусь в стыде. (Ис.50:5-7)**

А после всего Иисус побывал ещё и в аду. Но не будем забывать, что Господь Иисус заранее знал обо всех грядущих событиях, поэтому Он мужественный от начала. Так и нам здесь предназначена не тихая безмятежная жизнь, но страдания и борьба. **Бодрствуйте, стойте в вере, будьте мужественны, тверды. Все у вас да будет с любовью. (1Кор.16:13,14)**

Почему нам нужно бодрствовать, то есть, наблюдать за собой и за окружающей обстановкой? Почему вера наша должна быть устойчивая? **Трезвитесь, бодрствуйте, потому что противник ваш диавол ходит, как рыкающий лев, ища, кого поглотить. Противостойте ему твердою верою, зная, что такие же страдания случаются и с братьями вашими в мире. (1Пет.5:8,9)**

Разве для этого не нужно мужество? Итак, кто такой мужественный? Это человек духовно зрелый, способный отвечать за свои действия. Это человек твёрдой воли, способный противостать внешним влияниям, искушениям. Если человеку скажут обидное слово, а он лезет в драку – это наглый человек. Мужественный не ответит злом на зло. Мужественный человек стойко переносит страдания и болезни. Узнав о своей близкой кончине, он не смущается, но служит Богу до конца. Примером тому служит Моисей. В наших страданиях, переживаниях и болезнях мы должны просить мужества у Иисуса и Он даст нам, ибо Он Мужественный.

**Сострадательный**

**Вот, мы ублажаем тех, которые терпели. Вы слышали о терпении Иова и видели конец [оного] от Господа, ибо Господь весьма милосерд и сострадателен. (Иак.5:11)**

Сострадательным называют человека, который принимает страдания других так близко к сердцу, как будто это его страдания. Люди, пережившие страдания, могут сострадать другим. Таким был Иисус, Муж скорбей, изведавший болезни. Он страдал так же, как и мы и от того же, что и мы. Нас обижают, на нас клевещут, нас предают, нас называют безумными, бесноватыми, нас не понимают близкие родственники, за добро воздают нам злом, нас ненавидят и презирают – и мы страдаем. Всё это претерпел наш Господь, а реакция Его отражена в книге Псалтирь и у пророков. Некоторые места из Писания об этом я уже приводил. Но мы можем обращаться за помощью и утешением к Иисусу, потому что Он нас очень хорошо понимает. Иисус видел, как страдают женщины, которые служили Ему, о Его смерти, как страдает Мария, как унывают два ученика. Но Он проявил к ним сострадание. Женщины увидели Ангелов, а Мария и ученики увидели Сваого Христа.

А женщины же меж собой решили

Гробницу Иисуса посетить,

И ароматов много накупили,

Чтоб Тело Иисусово полить.

Идут и меж собою рассуждают:

«Кто камень бы от гроба отвалил?»

Придя на место, сразу замечают,

Что он отвален, а велик он был.

Войдя же во гробницу, изумились,

Не видя Тела Господа Христа.

Тогда внезапно Ангелы явились

И осветилась вдруг пещера та.

«Вы ищете Иисуса? – им сказали –

Его здесь нет, из мёртвых Он восстал.

Вот место, где Иисуса полагали.

Он всё исполнил так, как вам сказал.

Теперь к ученикам Его идите,

Скажите вы об этом и Петру

И в Галилее вы Иисуса ждите,

Воскресшего сегодня поутру».

Мария Магдалина утром рано

Пришла, и вот увидела она:

Отвален камень и ушла охрана.

Мария в изумлении была.

К Петру и Иоанну побежала,

Сказала, что Иисуса унесли,

А положили где, она не знала.

И тотчас же ко гробу все пошли.

Апостолы же быстро побежали,

Но Иоанн Петра опередил,

Увидел, что пелены там лежали,

Но внутрь гробницы он не заходил.

Тогда приходит Пётр и в гроб заходит,

Лежащие пелены видит он,

И плат, особо свитый, там находит,

Что на другом был месте положён.

Потом и Иоанн вошёл в гробницу

И были в удивлении они,

Потом к себе решили возвратиться.

Мария же, когда они ушли,

Ко гробу подошла и зарыдала.

Когда же заглянула в гроб она,

Вдруг Ангелов двух светлых увидала.

Один сидел на месте, где глава,

Другой у ног в гробнице находился,

Но Тело не лежало там Христа.

Тогда к ней Ангел с речью обратился:

«О чём ты плачешь, скорбная жена?»

Она сказала: «Господа украли

И положили где, не знаю я».

И обратившись в горе и печали,

Увидела стоящего Христа.

Мария же Иисуса не узнала,

Но Он сказал: «Что плачешь ты, жена?

Кого ты ищешь?» а она сказала:

«Коль ты садовник, мне скажи, куда

Его ты вынес, где сейчас положен,

Чтоб я могла теперь Его забрать?»

Иисус сказал: «Мария!». «Это что же?

Как я могла Иисуса не узнать?

Раввуни!» Он сказал: «Не прикасайся

Ко Мне, ещё к Отцу Я не восшёл,

Но поскорее к братьям возвращайся,

И всем скажи, что Я к тебе пришёл.

Что к вашему Отцу теперь иду Я,

И восхожу к Отцу Я Моему,

Что Бога вашего теперь узрю Я,

Воздам Я славу Богу Моему».

Тогда Мария в город поспешила

И там учеников Его нашла,

Апостолам она же возвестила,

Что рано утром видела Христа.

А два ученика Его в селенье

Эммаус из Иерусалима шли.

На шестьдесят же стадий в удаленье

Селенье было и они в пути

О скорбных сих событьях рассуждали.

Вдруг Сам Иисус стал приближаться к ним.

Они Его совсем не узнавали,

Он подошёл и обратился к ним:

«О чём, идя дорогой, рассуждали?

И почему такой печальный вид?

Какие мысли вас сейчас смущали?»

Тогда Ему Клеопа говорит:

«Да разве Ты не знаешь, что случилось

У нас в Иерусалиме в эти дни?»

«А что у вас такое совершилось?»

Тогда навзрыд заплакали они,

Сказавши: «Иисус из Назарета,

Что в слове, в деле сильный был пророк,

Что истину вещал нам и за это

На смерть и муки Он Себя обрёк.

Его на суд священники предали,

И третий день во гробе Он лежит,

А мы надеялись, предполагали,

Что Он Израиля освободит.

Но женщины нас наши изумили,

У гроба бывши с раннего утра,

Что Ангелы там с ними говорили,

Что он воскрес. Из наших же тогда

Пошли ко гробу двое, увидали

Всё так, как рассказали жёны те,

Но только Иисуса не видали,

И от того-то мы в смущенье все».

Тогда Иисус сказал: «В вас нету смысла,

Медлительные сердцем вы к тому,

Чтоб веровать пророкам. Эти мысли

Для вас сейчас закрыты потому».

И начав от Закона Моисея

И всех пророков, Он им изъяснил,

Зачем Он пострадал от Иудеев,

Что Бог о Нём в Писанье говорил.

Он далее идти намеревался,

А между тем, в селение пришли.

Тогда Его просили, чтоб остался,

Ведь был уж вечер. В дом они вошли.

Когда же на вечере возлежали,

И хлеб Он, преломив, благословлял,

То в этом вдруг они Его узнали,

Но скрылся Он, для них невидим стал.

Тогда они сказали, славя Бога:

«В нас не горело ль сердце от того,

Что Он нам изъяснял, идя дорогой,

 Открыл нам суть Писания всего?»

У нас есть физические страдания и болезни, но и здесь Иисус сострадает нам, так как Сам претерпел ужасные муки и страдания на кресте. Люди могут страдать от собственной глупости, попадая в алкогольную, наркотическую или оккультную зависимость. Иисус понимает и эти страдания и готов помочь, если человек обратится к Нему. Люди страдают от взаимных ссор и распрей, но истинный мир можно най1ти только в Иисусе Христе. Страдания же за Христа являются великой честью, а Господь обильно посылает укрепление и утешение.

В благополучных странах, казалось бы, нет страданий за Иисуса. Верующие свободно собираются, проводят съезды, конференции, издают духовную литературу, посещают другие страны, благовествуют. Так что не о чём страдать. Но страдать есть о чём! Разве не происходит в Церкви великое отступление и охлаждение? Разве не происходит подмена Евангельских принципов человеческими постановлениями? Разве не проникают в Церковь грехи мира сего? Разве не терпит Церковь поражение от современной электроники? Многие считают всё это нормальным, страдать не собираются, но смело шагают в рядах отступающих. Истинные же христиане при виде всего этого страдают, плачут и молятся. А как вы думаете, Христос равнодушен ко всему этому? Конечно же, нет! Но теперь Он имеет власть воздать каждому по делам его. А ко всяким отступникам и еретикам сострадания и милости уже не будет. **Были и лжепророки в народе, как и у вас будут лжеучители, которые введут пагубные ереси и, отвергаясь искупившего их Господа, навлекут сами на себя скорую погибель. И многие последуют их разврату, и через них путь истины будет в поношении. И из любостяжания будут уловлять вас льстивыми словами; суд им давно готов, и погибель их не дремлет. (2Пет.2:1-3)**

Нас же Господь призывает подражать Ему. **Наконец будьте все единомысленны, сострадательны, братолюбивы, милосерды, дружелюбны, смиренномудры; не воздавайте злом за зло или ругательством за ругательство; напротив, благословляйте, зная, что вы к тому призваны, чтобы наследовать благословение. (1Пет.3:8,9)**

**Всякое раздражение и ярость, и гнев, и крик, и злоречие со всякою злобою да будут удалены от вас; но будьте друг ко другу добры, сострадательны, прощайте друг друга, как и Бог во Христе простил вас. (Еф.4:31,32)**

**Заботливый**

**При кресте Иисуса стояли Матерь Его и сестра Матери Его, Мария Клеопова, и Мария Магдалина. Иисус, увидев Матерь и ученика тут стоящего, которого любил, говорит Матери Своей: Жено! се, сын Твой. Потом говорит ученику: се, Матерь твоя! И с этого времени ученик сей взял Ее к себе. (Иоан.19:25-27)**

Иисус, даже вися на кресте, контролировал обстановку. Он простил распинавших Его, спас разбойника, не отвечал на злословия и позаботился о Своей Матери. Слово заботиться в русском языке имеет два значения. **Не заботьтесь ни о чем, но всегда в молитве и прошении с благодарением открывайте свои желания пред Богом, и мир Божий, который превыше всякого ума, соблюдет сердца ваши и помышления ваши во Христе Иисусе. (Фил.4:6,7)**

**Я весьма возрадовался в Господе, что вы уже вновь начали заботиться о мне; вы и прежде заботились, но вам не благоприятствовали обстоятельства. (Фил.4:10)**

 Заботиться – это иметь попечение о ком-то, помогать ему, поддерживать его как материально ,так и духовно. Иисус, зная дальнейшее развитие событий, позаботился о Матери, решив, что жить у Иоанна ей будет лучше.

Второе значение слова заботиться – это волноваться, переживать. От этого нас Иисус предостерегает.

 **От Матфея 6**

Мамоне не служите, не пытайтесь

Небесное с земным вы совмещать.

На милость уповайте и старайтесь

Заботы все на Бога возлагать.

Взгляните вы на птиц. Они не сеют,

Они не жнут, и житниц нет у них,

Но каждый день питание имеют.

Хранит Отец и вас, вы лучше их.

Как лилию степную одевает

В наряд, какой хотел бы Соломон,

Так о нужде в одежде вашей знает

Могучий Бог, о вас печётся Он.

Итак, не говорите, маловеры:

«Что есть, во что одеться, что нам пить?»

Язычники, не знающие веры,

Умом не могут это всё вместить.

Вы Царства прежде Божьего ищите,

А это Бог приложит и пошлёт.

С тревогою вы в завтра не смотрите,

Довольно на сегодня вам забот».

Итак, Сам Бог обязуется заботиться о нас, о чём говорит и Апостол Пётр. **Все заботы ваши возложите на Него, ибо Он печется о вас. (1Пет.5:7)**

В повествованиях об Иисусе мы должны увидеть и Его заботливость. Посылая учеников на проповедь, Он позаботился о том, чтобы они ни в чём не имели недостатка: ни в жилье и пище, ни в духовных силах. Ученики беспокоятся: «Где велишь приготовить нам Пасху?» Но Иисус уже позаботился об этом. Сейчас Иисус заботится о созидании и устройстве Церкви.

 **Деяния 16**

И церкви Божьи в вере укреплялись

И в благодати Господа Христа,

А также ежедневно пополнялись.

Потом они, оставив те места,

В Галатии и Фригии ходили,

Но Дух Святой тогда не допустил,

Чтоб в Асии служенье проводили,

Но в Грецию направить их решил.

Они, дойдя до Миссии, хотели

В Памфилию на проповедь идти,

Но вновь они препятствие имели,

Пришлось тогда в Троаду им сойти.

А ночью некий муж предстал в виденье

И Павла настоятельно просил,

Чтоб в Македонию без промедленья

Пришёл он и Христа благовестил.

И сразу после этого виденья

Решили в Македонию мы плыть,

Подумав, что Господь чрез откровенье

Нас посылает в те места служить.

Тогда мы в Самофракию приплыли,

Оттуда же в Неаполь мы пошли,

Затем в Филиппах Слово возвестили

И несколько мы дней там провели.

В Македонии возникла нужда в образовании новых церквей и Господь посылает туда Своих служителей. Апостолы не только проповедовали Евангелие, но создавали и структуры управления церквами. **Проповедав Евангелие сему городу и приобретя довольно учеников, они обратно проходили Листру, Иконию и Антиохию, утверждая души учеников, увещевая пребывать в вере и [поучая], что многими скорбями надлежит нам войти в Царствие Божие. Рукоположив же им пресвитеров к каждой церкви, они помолились с постом и предали их Господу, в Которого уверовали. (Деян.14:21-23)**

Подробно о созидании Церкви говорится в Посланиях Апостолов. Читая их, мы должны видеть заботу Иисуса Христа о Своей Церкви. Апостол Павел мог духовно наставлять Церкви, заботился об их чистоте. И в то же время у него были сильные переживания, когда он замечал где-то непорядок или отступление. **Кроме посторонних [приключений], у меня ежедневно стечение [людей], забота о всех церквах. Кто изнемогает, с кем бы и я не изнемогал? Кто соблазняется, за кого бы я не воспламенялся? (2Кор. 11: 28,29)**

Если личные нужды мы должны возложить на Господа, то о Церкви мы должны заботиться и переживать, если что-то в ней неправильно. Мы также должны заботиться и переживать друг о друге. **Напротив, члены тела, которые кажутся слабейшими, гораздо нужнее, и которые нам кажутся менее благородными в теле, о тех более прилагаем попечения; и неблагообразные наши более благовидно покрываются, а благообразные наши не имеют [в том] нужды. Но Бог соразмерил тело, внушив о менее совершенном большее попечение, дабы не было разделения в теле, а все члены одинаково заботились друг о друге. Посему, страдает ли один член, страдают с ним все члены; славится ли один член, с ним радуются все члены. И вы - тело Христово, а порознь - члены. (1Кор.12:22-27)**

**Величественный**

**Посему и мы с того дня, как [о сем] услышали, не перестаем молиться о вас и просить, чтобы вы исполнялись познанием воли Его, во всякой премудрости и разумении духовном, чтобы поступали достойно Бога, во всем угождая [Ему], принося плод во всяком деле благом и возрастая в познании Бога, укрепляясь всякою силою по могуществу славы Его, во всяком терпении и великодушии с радостью, благодаря Бога и Отца, призвавшего нас к участию в наследии святых во свете, избавившего нас от власти тьмы и введшего в Царство возлюбленного Сына Своего, в Котором мы имеем искупление Кровию Его и прощение грехов, Который есть образ Бога невидимого, рожденный прежде всякой твари; ибо Им создано все, что на небесах и что на земле, видимое и невидимое: престолы ли, господства ли, начальства ли, власти ли, - все Им и для Него создано; и Он есть прежде всего, и все Им стоит. И Он есть глава тела Церкви; Он - начаток, первенец из мертвых, дабы иметь Ему во всем первенство, (Кол.1:9-18)**

Нам легко представить себе Иисуса как человека простого, доступного, внимательного, отзывчивого. К Нему можно свободно обратиться в молитве, излить свою душу. Начиная читать Библию, мы вступаем с Ним в общение. Но не забываем ли мы подчас о величии Иисуса? Ученик, который на Вечере возлежал у груди Иисуса, при виде Его величия и славы не мог устоять на ногах.

**Я обратился, чтобы увидеть, чей голос, говоривший со мною; и обратившись, увидел семь золотых светильников и, посреди семи светильников, подобного Сыну Человеческому, облеченного в подир и по персям опоясанного золотым поясом: глава Его и волосы белы, как белая волна, как снег; и очи Его, как пламень огненный; и ноги Его подобны халколивану, как раскаленные в печи, и голос Его, как шум вод многих. Он держал в деснице Своей семь звезд, и из уст Его выходил острый с обеих сторон меч; и лице Его, как солнце, сияющее в силе своей.**

**И когда я увидел Его, то пал к ногам Его, как мертвый. И Он положил на меня десницу Свою и сказал мне: не бойся; Я есмь Первый и Последний, и живый; и был мертв, и се, жив во веки веков, аминь; и имею ключи ада и смерти. (Откр.1:12-18)**

Иисус удивительным образом сочетал в Себе простоту, доступность и величие. Поэтому спасение доступно для всех. Но спасённые всё больше и больше должны осознавать величие Иисуса Христа. Он не почитал хищением быть равным Богу. Славу и величие Господь имел ещё прежде бытия мира. **Я прославил Тебя на земле, совершил дело, которое Ты поручил Мне исполнить. И ныне прославь Меня Ты, Отче, у Тебя Самого славою, которую Я имел у Тебя прежде бытия мира. (Иоан.17:4,5)**

Иоанн Креститель чувствовал величие Иисуса. **Имеющий невесту есть жених, а друг жениха, стоящий и внимающий ему, радостью радуется, слыша голос жениха. Сия-то радость моя исполнилась. Ему должно расти, а мне умаляться. Приходящий свыше и есть выше всех; а сущий от земли земной и есть и говорит, как сущий от земли; Приходящий с небес есть выше всех, и что Он видел и слышал, о том и свидетельствует; и никто не принимает свидетельства Его. (Иоан.3:29-32)**

Великий при первом Своём пришествии не был величественным, что сбивало с толку не только многих людей, но даже и Его братьев. Люди хотят видеть своих лидеров сановитыми, величественными. Раз ты царь или правитель, таким и должен быть. Если правитель теряет авторитет – беда этой стране!

**Притчи 10: 7**

 ***Память праведника пребудет благословенна,***

 ***а имя нечестивых омерзеет.***

 Чем хвалятся народы и цари?

 Повелевать и властвовать уменьем,

 Завоеванием чужой земли

 И множества народа угнетеньем.

 А иногда великими людьми,

 Что рисовали и стихи писали,

 Учёными, что в их творили дни

 И что-то для людей изобретали.

 Их имя люди славят до сих пор

 И память их достойна уваженья,

 А имя злых, как совести укор.

 Скорее бы предать его забвенью.

 Но был Один, что в этот мир пришёл,

 Презренным, малым людям показался,

 Приюта, ласки в мире не нашёл,

 Но праведным пред Богом оказался.

 Благословенно Имя то вовек,

 Прославлено и Богом, и святыми.

 Лишь в Нём найдёт спасенье человек!

 О, милый друг, ты знаешь это Имя?

Но для нас Иисус во-первых Царь, во-вторых Глава Церкви. Апостол Иоанн и увидел Христа, как величественного Главу среди золотых светильников. Так и для нас Он должен стать величественным. Если мы прославляем и величаем Иисуса Христа в наших собраниях молитвами, славословиями и песнопениями духовными, то хорошо делаем. Но каждому из нас нужно взять пример с Иоанна Крестителя. Христу должно расти, а мне умаляться. Я сам по себе ни на что Божественное не способен. Даже покаяться неспособен. Но Бог произвёл во мне и хотение, и действие по Своему благоволению. Даром я получил спасение и прощение грехов. Даром я получил Святого Духа и дары благодати. Я получаю и ведение, как пользоваться этими дарами. Я получаю духовные силы не только для служения, но и для преодоления искушений и препятствий в моей жизни. Чем больше я чувствую Иисуса в своей жизни, тем больше умаляюсь, потому что вся слава принадлежит Ему.

Во второй же раз Иисус явится как величественный Царь. Об этом много написано в Библии, даже гораздо больше, чем о первом пришествии.

**Псалом 96**

О том, что Иисус придёт во славе,

Чтоб всякое нечестье побороть,

Гласит нам псалмопевец величаво

И восклицает: «Царствует Господь!

Земля пред Ним от радости трепещет

И веселятся в море острова,

Народы все в восторге рукоплещут,

Повсюду разнеслась о Нём молва.

Окрест Его и облако, и громы,

А также суд и правда у Него,

Попалит всех, кто с этим не знакомы

И отвергали истину Его.

Вот молнии сверкают во вселенной,

То видит и трепещет вся земля.

Как тает воск, пред силою нетленной

Так тают горы от Его лица.

И небеса в знаменьях возвещают

Все чудеса и правду всю Его,

И все народы славу созерцают

И красоту величия Его.

И дочери Иуды веселятся,

И радуется, слыша то, Сион.

Над всей землёй Он будет возвышаться,

И пред богами Он превознесён.

Все, любящие Господа живого,

Оставьте грех, возненавидьте зло.

Избавит вас от человека злого,

И души всех святых в руке Его.

На праведника свет любви сияет,

Он праведников веселит сердца.

Пусть радость свыше вас переполняет,

Святыню славьте Вечного Отца.

**Псалом 92**

Царствует Господь и облечён величьем Он,

Облечён могуществом Господь и препоясан.

Потому вселенная тверда и утверждён

Твой престол на небесах, от века он прекрасен.

Возвышают реки, Боже, звучный голос свой,

Воздымают волны и шумят, рокочут реки.

Но сильнее волн морских могучий голос Твой.

Ты царишь на небесах, Всевышний, Ты - от века!

Откровения Господни истинно верны,

Всё, что Он открыл пророкам, будет непременно.

Святость Дома Твоего навеки сохрани!

Имя велико Твоё, вовек благословенно!

**Ожидающий**

**Он же, принеся одну жертву за грехи, навсегда воссел одесную Бога, ожидая затем, доколе враги Его будут положены в подножие ног Его. (Евр.10:12,13)**

Если посмотреть на нашу жизнь – мы всегда чего-то ждём, притом каждый день. Иногда мы этого просто не замечаем, но иногда ожидание бывает томительным. Если мы не ждём ничего хорошего, значит ждём чего-то плохого.

 **Деяния 10**

На следующий день пошёл молиться

Пётр около шестого часа дня.

Взошёл на кровлю, чтоб уединиться,

Но голод он почувствовал тогда.

Когда молился, был он в исступленье,

И вдруг ему открылись небеса,

И он увидел чудное виденье:

Сосуд же из большого полотна

Тогда к нему на землю опустился;

В нём ящерицы, птицы без числа,

Там сонм четвероногих находился.

Услышал Пётр небесный глас тогда:

«Встань, заколи и ешь». Но Пётр ответил:

«Я ничего нечистого не ел,

Здесь всё же, что нечистое на свете,

Нарушить ведь закон я не посмел».

Был снова глас к нему: «Что Бог очистил,

Того не должен скверным ты считать».

Так было трижды. Пётр не знал, что мыслить

 И как виденье это понимать.

Пётр чувствует голод и ожидает, пока приготовят пищу. Но он показывает нам пример, чем можно заполнить ожидание. Но и весь мир наполнен великим ожиданием. **Ибо тварь с надеждою ожидает откровения сынов Божиих, потому что тварь покорилась суете не добровольно, но по воле покорившего ее, в надежде, что и сама тварь освобождена будет от рабства тлению в свободу славы детей Божиих. Ибо знаем, что вся тварь совокупно стенает и мучится доныне; и не только [она], но и мы сами, имея начаток Духа, и мы в себе стенаем, ожидая усыновления, искупления тела нашего. Ибо мы спасены в надежде. Надежда же, когда видит, не есть надежда; ибо если кто видит, то чего ему и надеяться? Но когда надеемся того, чего не видим, тогда ожидаем в терпении. (Рим.8:19-25)**

Ожидать можно каких-то событий или каких-то действий от людей. Мы же ожидаем и событий, и действий от Бога. А чего ожидает Бог? **Виноградник Господа Саваофа есть дом Израилев, и мужи Иуды - любимое насаждение Его. И ждал Он правосудия, но вот - кровопролитие; [ждал] правды, и вот - вопль. (Ис.5:7)**

Мы все что-то создаём и ожидаем от этого чего-то приятного или полезного. Приготовляя пишу, мы ожидаем, что она будет вкусной. А если не получилось, то нам неприятно. Бог, созидая Израиль, ждал от него взаимности. Любимое насаждение должно было ответить любовью. Не того же ли ожидает от нас Иисус?

**Ты знаешь поношение мое, стыд мой и посрамление мое: враги мои все пред Тобою. Поношение сокрушило сердце мое, и я изнемог, ждал сострадания, но нет его, - утешителей, но не нахожу. И дали мне в пищу желчь, и в жажде моей напоили меня уксусом. (Пс.68:20-22)**

Бог переживает о Своём творении, любит его, скорбит о нём, сожалеет о бедствиях. А Иисус даже плачет. А мы сочувствуем Ему, сопереживаем с Ним? В час страданий Христос не дождался никакого сочувствия.

Иисус ожидает нас на небе, но это не пассивное ожидание. **Да не смущается сердце ваше; веруйте в Бога, и в Меня веруйте. В доме Отца Моего обителей много. А если бы не так, Я сказал бы вам: Я иду приготовить место вам. И когда пойду и приготовлю вам место, приду опять и возьму вас к Себе, чтобы и вы были, где Я. А куда Я иду, вы знаете, и путь знаете. (Иоан.14:1-4)**

Если Он нас ожидает, то мы должны оправдать Его ожидание. Иисус ожидает и часа брачной вечери, когда Он сольётся со Своей Церковью. **И слышал я как бы голос многочисленного народа, как бы шум вод многих, как бы голос громов сильных, говорящих: аллилуия! ибо воцарился Господь Бог Вседержитель. Возрадуемся и возвеселимся и воздадим Ему славу; ибо наступил брак Агнца, и жена Его приготовила себя. И дано было ей облечься в виссон чистый и светлый; виссон же есть праведность святых. И сказал мне [Ангел]: напиши: блаженны званые на брачную вечерю Агнца. И сказал мне: сии суть истинные слова Божии. (Откр.19:6-9)**

Поэтому у нас должно быть особенное ожидание встречи со Христом. **Ожидание праведников - радость, а надежда нечестивых погибнет. (Прит.10:28)**

Господь ожидает и воздаяния врагам Своим, о чём много говорится в Библии. Грех и нечестие должны быт наказаны, а люди, которые отвергли любовь Божию в Иисусе Христе, тоже должны быть наказаны. Пока продолжается время благодати, суды Божьи и воздаяние нечестивым запечатаны семью печатями, но Иисус ожидает времени, когда Отец поручит Ему снять печати. Тогда начнётся новое время; время судов Божьих и великой скорби.

А что будет, когда все враги покорятся Христу? Тогда настанет тысячелетнее Царство, которое Иисус также ожидает. А затем новое небо и новая земля. **Одно то не должно быть сокрыто от вас, возлюбленные, что у Господа один день, как тысяча лет, и тысяча лет, как один день. Не медлит Господь [исполнением] обетования, как некоторые почитают то медлением; но долготерпит нас, не желая, чтобы кто погиб, но чтобы все пришли к покаянию. Придет же день Господень, как тать ночью, и тогда небеса с шумом прейдут, стихии же, разгоревшись, разрушатся, земля и все дела на ней сгорят. Если так все это разрушится, то какими должно быть в святой жизни и благочестии вам, ожидающим и желающим пришествия дня Божия, в который воспламененные небеса разрушатся и разгоревшиеся стихии растают? Впрочем мы, по обетованию Его, ожидаем нового неба и новой земли, на которых обитает правда. (2Пет.3:8-13)**

А сейчас к нам приблизилось время снятия печатей.

**Достойный снять печати**

**И я взглянул, и вот, посреди престола и четырех животных и посреди старцев стоял Агнец как бы закланный, имеющий семь рогов и семь очей, которые суть семь духов Божиих, посланных во всю землю. И Он пришел и взял книгу из десницы Сидящего на престоле. И когда он взял книгу, тогда четыре животных и двадцать четыре старца пали пред Агнцем, имея каждый гусли и золотые чаши, полные фимиама, которые суть молитвы святых. И поют новую песнь, говоря: достоин Ты взять книгу и снять с нее печати, ибо Ты был заклан, и Кровию Своею искупил нас Богу из всякого колена и языка, и народа и племени, и соделал нас царями и священниками Богу нашему; и мы будем царствовать на земле. (Откр.5:6-10)**

Никто не достоин снять печати с этой книги. Достоин только один Иисус. Святые также объясняют, почему Он достоин снять печати. Что такое достоинство? Это положительное качество чего-либо или кого-либо. Это высокие морально-этические качества. Это преимущество в какой-то области. Человек, заслуживающий похвалы или награды называется достойным. Теперь приложим это к Иисусу. Он является Сыном Божьим, что отличает Его от всего остального творения. Это уже само по себе является положительным качеством. Но Иисус не просто Сын, а Сын, послушный Отцу во всём, что увеличивает Его достоинства. Иисус абсолютно безгрешный, непорочный, безошибочный, справедливый, любящий, о чём и говорится в этой книге. Иисус явил нам Свои достоинства в Голгофском подвиге. Иисус достоин созидать Церковь. Иисус достоин всякой славы и поклонения. Но Иисус достоин и судить народы, поэтому Бог поручает Ему снять печати с книги судов Божьих. **Ибо Отец любит Сына и показывает Ему все, что творит Сам; и покажет Ему дела больше сих, так что вы удивитесь. Ибо, как Отец воскрешает мертвых и оживляет, так и Сын оживляет, кого хочет. Ибо Отец и не судит никого, но весь суд отдал Сыну, дабы все чтили Сына, как чтут Отца. Кто не чтит Сына, тот не чтит и Отца, пославшего Его. (Иоан.5:20-23)**

Если мы хотим чтить Сына, то мы должны видеть Его достоинства и превозносить их. Не достоин ли Господь занять первое место в моей жизни и быть моим Царём? Если я, недостойный грешник, осознал, что я недостоин всех милостей Иисуса и даров благодати Его, то как я должен ценить достоинства моего Господа! Примером мне служит римский сотник, которого считали достойным того, чтобы Иисус помог Ему. Сам же он считал себя недостойным даже того, чтобы Иисус зашёл к нему в дом. Теперь Иисус, претерпевший ужасные страдания и смерть, но и воскресший, достоин принять славу, хвалу, честь и поклонение.

 **Псалом 21**

Как черепок, моя иссохла сила,

Язык к гортани же прильпнул моей.

Сравнял меня Ты с перстью и могила

Меня сокроет от людских очей.

Как злые псы, меня все окружили,

Как грозный лев терзает, не щадя,

Так руки, ноги мне они пронзили,

И зрелищем для них соделан я.

И кости все мои они считают,

Вот разделили ризы меж собой,

Вот об одежде жребий уж бросают.

Приди ко мне на помощь, Боже мой!

Господь, Ты от меня не удаляйся,

Моя Ты сила – поспеши ко мне,

И от меча избавить постарайся,

От псов, что жаждут зла моей душе.

И от рогов спаси единорога,

Услышь меня, избавь от пасти льва.

Твоё я имя возвещу народам,

Средь братьев зазвучит Тебе хвала.

Боящиеся Господа, внимайте,

В собраниях хвалите вы Его.

Иакова всё семя, прославляйте,

Благоговейте пред лицом Его,

Израиль чтоб пред Богом преклонился.

Он страждущего скорби не презрел,

Не пренебрёг, когда я истомился,

Когда взывал и муки я терпел.

Но на меня призрел Он дивным ликом,

Услышал и избавил Он меня.

Тебе хвала в собрании великом,

Перед Тобой воздам обеты я.

Пусть бедные до сытости вкушают

Богатство из сокровищниц Творца.

Пусть, ищущие, Бога восхваляют,

И будут жить вовеки их сердца.

Воспомянут и к Богу обратятся

Концы земли и в море острова.

И будут перед Богом преклоняться

Язычников тогда все племена.

Господне Царство над землёю всею,

И над народами Владыка Он.

И тучные пред Ним преклонят шею,

И тот, кто на погибель осуждён.

Ведь он же прах и в персть земли нисходит,

Дыхания не может сохранить.

Потомство же моё во свете ходит

И будет вечно Господу служить.

Вовек Господним будет называться,

И всякая от них узнает плоть,

И люди те, которые родятся,

О том, что сотворил со мной Господь.

**Новое служение Иисуса**

**И я видел, что Агнец снял первую из семи печатей, и я услышал одно из четырех животных, говорящее как бы громовым голосом: иди и смотри. Я взглянул, и вот, конь белый, и на нем всадник, имеющий лук, и дан был ему венец; и вышел он [как] победоносный, и чтобы победить. (Откр.6:1,2)**

Иисус Христос является исполнителем Божьей воли и Божьих планов. Через Него Бог создал вселенную, через Него Бог содержит этот мир и управляет им. Через Иисуса Бог вывел Израиль из Египта, потому Он назван мышцею высокою и превознесённою. Он является Спасителем мира, Главой Церкви и её же Первосвященником.

Иисус Христос - Предвечный Царь и Бог!

Владыка Сущий бесконечности,

Основа, Свет и жизненный исток,

Начало всех начал и Вечности.

Он беспричинный, Словом мир создал.

Вселенная - Его творение.

Законы мудрые в ней основал,

Все дышит по Его велению.

В Нем тайны бытия, галактик, звезд,

Границ пространства, притяжения.

Из праха создал человека Бог,

Дыханье жизни дал творению.

Постичь умом ли мысли Божества?!

Отца осуществились планы в Сыне,

Предвидел Он вторжение греха,

Что губит души яростно доныне.

Сын Свят и Праведен - не терпит грех,

Но возлюбил Свое творение,

Взошел на Крест за преступленья всех,

Отца исполнив повеление.

Пришел, чтоб в Жертву жизнь Свою отдать,

Смерть победил и дал прощение,

С тех пор пришла на землю благодать,

Свершилось Божье Искупление!

Светлана Зайцева

Бывает, что Он наказывает Своих, чтобы научились послушанию. Иногда Иисус наказывает и неверующих, если они особенно злостно преследуют христиан. Примером тому служит царь Ирод, изъеденный червями, и ослепший Елима волхв, а также семь сыновей первосвященника Скевы, которых избил и раздел донага нечистый дух. Теперь же Иисуса ожидают новые служения м первое из них это служение Судьи.

Слово судить в русском языке имеет разные значения. Это исследовать, оценивать действия и поступки, решать дело, иметь мнение по какому-либо вопросу. Оно также означает выявлять неправду и наказывать. Именно к этому служению приступает Иисус. Посмотрите, как величественно приступает Господь к этому служению. Он на белом коне, что означает чистоту, праведность Судьи, а также и Его силу. Он вооружён луком. Лук поражает на расстоянии, так и Господь, находясь ещё на небе, совершает суды на земле. Когда Иисус сойдёт на землю, то у Него будет меч – оружие для контактного боя. Ему дан венец – знак славы и власти, а кем дан? Иоанн видит очень торжественную обстановку этого события, но сатаны там не видит. Значит венец дан Христу Самим Богом. Иисус выходит как победоносный и чтобы победить. Только так и должно быть, а иначе зачем выходить? Но Он уже несёт в Себе победу, то есть, она заранее определена.

 **От Матфея 12**

За Ним народа множество ходило,

И запретил им объявлять о Нём.

Да сбудется то слово, что гласило:

«Се Отрок Мой Возлюбленный. На Нём

Почиет Дух Мой, в Нём благоволенье,

Его избрал Я правду возвещать.

Не возопит на улице в селенье

И в городе не будет Он кричать.

Не переломит треснутой Он трости,

Не угасит курящегося льна,

Но явит суд греху и всякой злости;

Победа в том суде Ему дана».

Как в удивительно сжатой форме описывается время возвещения Христом Евангелия, время благодати, время судов и победы и время воцарения. Время судов – это время великой скорби. В результате умножения всякого беззакония, разврата, увлечения разного рода оккультизмом, люди начнут наказывать сами себя, но это от Бога. Затем последуют наказания с небес, и людям придётся признавать это. Но и в это время ещё будет явлена милость Божия и многие спасутся, призвав имя Господа Иисуса Христа. В последний период великой скорби Иисус будет действовать в Израиле. Когда же план спасения завершится, Иисус сойдёт на землю, чтобы довершить дело суда, наказать нечестивых, антихриста и лжепророка. Всё, что я говорю, описано в книге Откровение.

Затем Иисус Христос воцарится над всей землёй как Царь царствующих и Господь господствующих. Это будет настоящий, величественный, могучий и властный Царь, Который будет справедливо совершать Своё служение. Воцарится Он в Иерусалиме и будет обитать на горе Сион. Многие народы не сразу покорятся Ему, поэтому Он будет производить и суд писанный, и наказывать народы.

**Псалом 149**

Вы песню новую Создателю воспойте,

Прославьте Господа в собрании святых,

Хвалите с ликами и гусли вы настройте,

И пусть звучат тимпаны громко среди них.

Сыны Сиона о Царе возвеселятся,

И будут в радости о Господе своём!

Ему Израиль будет в духе поклоняться

И на Сионе будет Он превознесён.

Смиренных сердцем прославляет Он спасеньем,

Благоволит Господь к народу Своему,

Даёт ему торжествовать и петь хваленья,

Даёт спокойствие на ложах Он ему.

Да будут Бога славословить там устами

И обоюдоострый меч в руке держать,

Чтоб наказание свершить над племенами,

Народам лютым чтобы мщением воздать.

Вельмож в железные там заключат оковы,

Царей же в узах приведут они на суд.

И честь сия дана святым от Иеговы,

 Они Ему же Аллилуйя воспоют.

После этого всего Бог ещё раз испытает живущих на земле. Это будет подобно испытанию Адама и Евы, только коллективному. Первые люди имели во всём достаток и ни в чём не нуждались, но сатана прельстил их чем-то неизвестным, и они согрешили. В тысячелетнем Царстве люди также не будут нуждаться. Жизнь их будет упорядоченная, мирная. Чем прельстит их сатана, остаётся пока что тайной, но большинство из них не выдержат испытания и совратятся вслед сатаны. Тогда эта земля и вся вселенная будут уничтожены, а Бог сотворит новое небо и новую землю. Тогда Иисус приступит к новому служению.

Какое это будет служение, мы сейчас не можем себе предстваить, но храмового служения там не будет. **А двенадцать ворот - двенадцать жемчужин: каждые ворота были из одной жемчужины. Улица города - чистое золото, как прозрачное стекло. Храма же я не видел в нем, ибо Господь Бог Вседержитель - храм его, и Агнец. (Откр.21:21,22)**

Но поклонение Богу и Агнцу будет продолжаться. **Спасенные народы будут ходить во свете его, и цари земные принесут в него славу и честь свою. Ворота его не будут запираться днем; а ночи там не будет. И принесут в него славу и честь народов. (Откр.21:24-26)**

Там уже не будет скорбей и болезней, а также и самой смерти, но спасённые бездельничать там не будут. **И ничего уже не будет проклятого; но престол Бога и Агнца будет в нем, и рабы Его будут служить Ему. И узрят лице Его, и имя Его будет на челах их. И ночи не будет там, и не будут иметь нужды ни в светильнике, ни в свете солнечном, ибо Господь Бог освещает их; и будут царствовать во веки веков. (Откр.22:3-5)**

Там будет один престол, с которого Отец и Сын будут управлять будущей вселенной. Как и над кем будут царствовать святые, пока остаётся тайной. Но какая-то иерархия там будет. Будут живущие в новом Иерусалиме и спасённые народы, которые будут приходить туда для поклонения. Нам трудно представить себе эту будущую жизнь, но мы должны верить, что там будет несравненно лучше, чем на этой земле.

Я закончил очередную книгу. Хочу, чтобы мы проверили себя, насколько отражается в нас Христос, имеем ли мы такие же стремления и чувства? **Итак, если [есть] какое утешение во Христе, если [есть] какая отрада любви, если [есть] какое общение духа, если [есть] какое милосердие и сострадательность, то дополните мою радость: имейте одни мысли, имейте ту же любовь, будьте единодушны и единомысленны; ничего [не делайте] по любопрению или по тщеславию, но по смиренномудрию почитайте один другого высшим себя. Не о себе [только] каждый заботься, но каждый и о других. Ибо в вас должны быть те же чувствования, какие и во Христе Иисусе: (Фил.2:1-5)**

Отзывы и пожелания об этой книге направляйте по адресу: stas.magen@gmail.com Искренне ваш Станислав Маген

Сердечно благодарю моих сестёр в Господе Марину Шрейнер и Светлану Зайцеву за участие в создании этой книги.

 **Содержание** стр.

1. Предисловие………………………………………3
2. Иисус любил………………………………………5
3. Красота Иисуса…………………………………...12
4. Иисус – Царь славы………………………………20
5. Чувство прекрасного……………………………..26
6. Иисус радовался…………………………………..30
7. Скромность Иисуса……………………………….37
8. Власть имеющий…………………………………..41
9. Иисус чувствовал голод и жажду………………. 46
10. Иисус уставал, хотел спать……………………49
11. Стойкость в искушениях………………………52
12. Простота Иисуса……………………………….56
13. Мудрость Иисуса………………………………61
14. Прозорливость Иисуса………………………...67
15. Возмущение, гнев……………………………...70
16. Независимость Иисуса………………………...75
17. Осознание, Кто Он есть……………………….80
18. Имеющий невесту……………………………. 90
19. Иисус удивлялся……………………………….94
20. Иисус сжалился……………………………….101
21. Находчивость Иисуса………………………...107
22. Иисус пророчествующий…………………….111
23. Иисус обличает……………………………….114
24. Строгость Иисуса…………………………….118
25. Смирение Иисуса…………………………….122
26. Милосердие Христа………………………….124
27. Иисус милостивый…………………………...127
28. Скорбь, печаль……………………………….130
29. Кроткий Иисус……………………………….135
30. Верный Своему слову……………………….137
31. Иисус – Советник……………………………141
32. Иисус бескомпромиссный………………….144
33. Иисус долготерпеливый…………………….147
34. Начальник и Совершитель веры……………150
35. Испытывающий веру………………………..154
36. Необычное решение проблем………………160
37. Иисус прощающий…………………………..164
38. Снисходительный Иисус…………………....168
39. Отвращающий от зла………………………..172
40. Добрый Пастырь ……………………………175
41. Свет миру…………………………………….180
42. Хлеб жизни…………………………………..183
43. Иисус плакал………………………………...191
44. Иисус устранялся от тяжб и политики…….195
45. Иисус томился……………………………….197
46. Иисус нелицеприятный……………………..200
47. Иисус предусмотрительный………………..203
48. Дающий дары………………………………..204
49. Требующий отчёта………………………….214
50. Иисус остановился………………………….218
51. Самоотверженный…………………………..220
52. Иисус ревнитель………………………….....223
53. Послушный Отцу во всём………………….227
54. Иисус благоговеющий……………………...230
55. Внимательный к малому…………………...233
56. Не ценил земные ценности………………...235
57. Принципиальный…………………………...237
58. Верный обещаниям………………………....239
59. Утешающий………………………………....241
60. Иисус явил Отца…………………………....244
61. Иисус, живущий в нас……………………...247
62. Беспристрастный…………………………...250
63. Бесстрашный………………………………..253
64. Мужественный……………………………...255
65. Сострадательный…………………………...257
66. Заботливый………………………………….262
67. Величественный…………………………….265
68. Ожидающий………………………………....269
69. Достойный снять печати……………………272
70. Новое служение Иисуса…………………….274